
4.1 Padres e hijos entre pantallas. II Jornadas de puertas abiertas. 

Centro Hans* 
 

 R. Mallo, A. Matallanos y S. Pozuelo** 

 

Introducción 

Las Jornadas de Puertas Abiertas1 “Padres e hijos entre pantallas” son un espacio de 
encuentro y reflexión dedicado al uso y al impacto de las tecnologías en la infancia y 
adolescencia.  

Lo que aquí presentamos2 no pretende ser una transcripción literal, sino una síntesis de las 
ideas principales que surgieron en este diálogo, con el deseo de mantener vivo el espíritu de 
intercambio y apertura que caracteriza a nuestras jornadas. 

Jugar en la infancia tiene un papel relevante en el desarrollo del niño. 

Por Rocío Mallo 

 

El ser humano es, por naturaleza, un ser gregario. Convive con otros semejantes, vitales para 
su existencia. En la compañía de esos semejantes encuentra un sentido. Lo colectivo lo 
sostiene y lo hace posible.  

Para empezar, todo ser humano nace en otro cuerpo que lo origina, un cuerpo que nunca es 
el propio; de este modo, nadie puede existir sin esa experiencia originaria. Así, los lazos del 
parentesco delimitan un lugar de pertenencia: la familia, ese conjunto de ascendientes y 
descendientes afines a un linaje.  

Organizada verticalmente, ordena y delimita a través de lo generacional. Una generación 
concibe a la siguiente, aquella que hará con lo heredado, algo nuevo y diferente. Este es el 
devenir fundante del acontecimiento entre generaciones. Es por esto que afirmamos que no 
hay constitución subjetiva sin lazo social.  

 

1 En esta jornada contamos con la participación de Ángela Matallanos como invitada, junto con dos miembros del 

equipo del Centro Hans (AECPNA), Soledad Pozuelo y Rocío Mallo, quienes abordaron el tema desde 
perspectivas complementarias y enriquecedoras.  

 
2 La jornada se desarrolló en cuatro momentos: en primer lugar, Rocío Mallo abrió el encuentro destacando la 

relevancia del juego en el desarrollo infantil; posteriormente, Ángela Matallanos compartió un relato en primera 
persona que puso de relieve las consecuencias de la ausencia de figuras parentales en un joven; en tercer lugar, 
Soledad Pozuelo planteó la crisis del lenguaje y la palabra en la era digital. Finalmente, se cerró el encuentro con 
un intercambio y debate entre público y ponentes. 



Cito a José Ramón Ubieto (2019): “La realidad digital, materializada en internet, es un 
conjunto abierto sin límite aparente, organizado de manera horizontal a partir de sus múltiples 
nodos de conexión. Un conjunto que no admite su colectivización, ni necesita, por tanto, de 
un ideal compartido. Le basta con un objeto conectado y con los algoritmos necesarios para 
que cada uno encuentre allí su lugar. Aquí no se requiere que los cuerpos se agrupen juntos” 
(p.35). 

La tecnología e internet han brindado grandes posibilidades de comunicación e información. 
No obstante, funcionan de un modo particular que dista mucho de lo genuinamente humano. 
En la red, no hay jerarquía, linaje, ascendientes y descendientes; no existe el grupo de 
pertenencia originado por el parentesco. Allí uno puede encontrar su lugar y conectarse junto 
a otros sin la necesidad de que exista un ideal compartido, como siempre ha existido en las 
familias.  

¿Qué implica esto para nuestros niños y adolescentes?  

Vivimos en una realidad en constante transformación: la de los avances tecnológicos que se 
suceden con rapidez y cambian nuestras rutinas y costumbres. Observamos estas 
modificaciones en las familias, en los modelos de crianza, en las formas de comunicación y 
de relación. Nos preguntamos qué implican estos cambios mediados por la tecnología para 
la subjetividad humana y que efectos tendrán dada la velocidad con la que se producen.  

¿Puede la tecnología sustituir la presencia del otro? ¿Será posible transformar la 
naturaleza gregaria del ser humano? 

En internet, los múltiples perfiles en diferentes redes sociales se acumulan: ya no basta con 
tener un perfil o una aplicación, hay que tenerlas todas. No solo los adolescentes las usan, 
también los adultos; en realidad ellos las usaron primero; Gmail, Teams, WhatsApp, Youtube, 
Linkedin, X (Twitter), Facebook, TikTok, BeReal, Instagram, son algunas de ellas. 

Los jóvenes de nuestro tiempo prefieren chatear por WhatsApp a llamar por teléfono. Jugar 
en línea, ven películas o estudian conectados a través de plataformas digitales como Discord. 
Hacen lo mismo, pero en la distancia, cada uno desde su habitación. Dichos artilugios 
digitales, sustituyen el encuentro y la presencia.  

Ya no es necesario salir de casa ni acordar un encuentro para verse y compartir con otros. 
Ahora en lugar de quedar físicamente y encontrarse en grupo y con el cuerpo en lo presencial, 
interactúan mediante lo digital. Ven y son vistos a través de sus publicaciones en redes 
sociales y es así cómo se sienten reconocidos por otros a medida que aumentan los likes. Si 
no obtienen likes, caen en un gran vacío difícil de soportar.  

La industria es voraz y la tecnología también se dirige a los más pequeños de modo que ya 
existen apps y software para cubrir cualquier eventualidad al respecto de la infancia. En la 
adolescencia, la rentabilidad llega de la mano de los videojuegos o la publicidad. 

Lo tecnológico y virtual se instala en la crianza como aliado que atiende a las necesidades 
del sueño, la alimentación, la educación, el ocio, etc. Se diseñan artefactos que mecen cunas 
y carros, dispositivos y máquinas que enseñan palabras e incluso distintos idiomas, 
aplicaciones y métodos de control parental que se activan a golpe de clic, cámaras de 
videovigilancia que permiten observar a los hijos sin estar presentes. Incluso los juguetes se 
transforman en objetos pedagógicos, desvirtuando por completo el significado del juego. 
Éstos se venden bajo el eslogan de: “Juguetes que fomentan el conocimiento por su valor 
pedagógico, lúdico y estético”, “Fomentan la imaginación”, “Fomentan la creatividad”. 

 



Pero ¿Qué es realmente un juguete? ¿Qué significa jugar?  

En la infancia y adolescencia, jugar no solo es ocio. Jugar es algo fundamental para el 
psiquismo, especialmente de los más pequeños. Jugar es preguntar, investigar, fantasear, 
experimentar. “Jugar es una experiencia placentera que despierta la diversidad encantada de 
la ficción y los mundos imaginarios de la infancia en escena” nos dice Esteban Levín (2018) 
(p.72). 

El juego permite a los niños elaborar la realidad más dura de la vida -las pérdidas, la muerte, 
el desencuentro-. Es también una forma de separarse del adulto y tomar conciencia de lo 
propio, es cuestionar la realidad.  

Los niños inventan la realidad jugando, al mismo tiempo que el jugar instituye lo infantil como 
espacio generador del deseo y articulador del pensamiento. En la actualidad se ha invertido 
claramente esta situación: el juguete pasa a ser sujeto del juego, está activo y el niño ocupa 
el lugar de objeto pasivo, permanece estático como mero espectador del juguete. El juguete 
capta la curiosidad del niño, pero no le permite, descubrirla, crearla, re- crearla, ni tampoco 
ejercitarla. Limita lo simbólico e imaginario. Luego ocurrirá lo mismo con el objeto pantalla.  

Jugar es una herramienta clave en la infancia puesto que permite subjetivar escenas, 
pasando de ser el objeto pasivo de las mismas a vivirlas de forma activa. Todos los niños 
acuden al médico que los examina y vacuna, jugar a ser médico puede ser una forma de 
elaborar dicha experiencia traumática. Jugar es representar un como si, la imagen de lo 
representado e imitado, hay un placer en el hacer, en producir efecto y sonido. Jugar implica 
actuar lo fantaseado, eso calma. (Levín, E. 2018). 

La puesta en escena de la representación termina por redimir la materia al recrearla sin darse 
cuenta en algo nuevo. Como ocurre en “La mazorca que se transforma en muñeca”, un 
ejemplo que les contaré a continuación. Esta es una forma de dar rienda suelta a las imágenes 
propias, frecuente en la infancia. Así, los niños, crean fantasías imposibles e inconclusas, 
lidian y juegan con lo real. Poder jugar, re-crear, reflexionar y transformar, les permite 
aprehender. 

En palabras de Esteban Levín, mirar a través de una pantalla o interactuar con la misma, no 
es jugar el deseo oculto de ser otro, ni el funcionamiento espontáneo de la representación y 
mucho menos, poner el cuerpo en escena para qué en ese escenario, una imagen en acto 
suceda como acontecimiento deseante. 

El ejemplo de “La mazorca que se transforma en muñeca”, nace de un recuerdo de mi 
infancia. Una niña piensa en una muñeca. Es verano, está en un campo de maíz acompañada 
de sus abuelos que lo cultivan. Observa que algunas mazorcas de maíz tienen pelo en la 
parte superior, y de pronto identifica una muñeca (una representación) que además lleva ropa 
(las hojas verdes que la recubren). 

En esta operación simbólica se ponen en escena varios saberes. La niña sabe que la mazorca 
no es una muñeca, su belleza reside precisamente en lo que no es, en la capacidad de 
denegar la realidad para crear otra. Al mismo tiempo construye otro saber, anticipando un 
personaje imaginario donde no lo hay. Puede transformarla en muñeca porque tiene un saber 
acerca de las muñecas (muchas tienen pelo y van vestidas). Pero no es una copia fiel, en 
realidad eso no importa, lo que realmente importa es su función. A la mazorca-muñeca se la 
puede nombrar, abrazar, hablar, cuidar. Con esta mazorca-muñeca se puede ejercer de 
madre, padre. Y con todo esto la niña pone el cuerpo en escena, construye una ficción y narra 
una historia. 



La esencia de la experiencia infantil ocurre justamente cuando el niño al usar el objeto, lo 
construye y lo inventa. En la experiencia el niño existe.  

No obstante, uno podría preguntarse ¿Qué atrae de los videojuegos? Los niños y 
adolescentes se sienten muy atraídos por los videojuegos. Lo preponderante y atrayente en 
ellos es el poder: los chicos juegan a ser y tener los poderes y atributos de la imagen, que 
por supuesto, siempre termina siendo más poderosa. 

Es un mundo relativamente anónimo sin responsabilidades ni límites, no importa cuál sea el 
acontecimiento porque en la red todo es igual. La imagen del cuerpo se desprende del 
esquema corporal, de su anclaje en él. Delante de la pantalla se olvida el cuerpo, lo motriz no 
existe. Piensan y experimentan en imágenes. Ya es un hecho que los más jóvenes conversan 
a través de sus chats intercambiando imágenes, sin mediar palabra alguna.  

Los videojuegos están diseñados por la industria, quién busca enriquecerse. Éstos 
proporcionan la inmediatez del éxito y la recompensa, dos factores que aumentan la 
dependencia. Además, también proporcionan escenarios y fantasías donde recrear la 
realidad y tratando de obtener representaciones de ellos mismos. Y de aquello que inquieta 
y preocupa (muerte, sexualidad, la relación con los iguales, o los padres). 

Bajo el anonimato de lo digital, existe menos censura de lo moral ¿Dónde quedan el pudor y 
la vergüenza? Jóvenes y adultos se permiten decir lo que en el cuerpo a cuerpo censuran. 
Es de este modo como el odio encuentra una vía de descarga directa a través de lo virtual.  

 

Consecuencias de la ausencia de figuras parentales. Un relato en 
primera persona. Por Angela Matallanos 

 

Me gustaría señalar algunas situaciones de la vida cotidiana que entiendo influyen en el 
desarrollo de los niños:  

Paseando por la calle observo en una cafetería a una madre amamantando a su hijo. Me 
conmueve pensar que puede ser un acto cotidiano y que ambos pueden disfrutar de ese 
momento en distintos lugares, no solo en casa. Sin embargo, me doy cuenta que la madre 
mira el móvil mientras el bebé come y enseguida vienen a mi mente los casos de los chicos 
del centro en el que trabajo y que comparten diagnósticos como “Trastorno del vínculo”. Me 
pregunto si empieza aquí, si este es el origen de esas dificultades, ya que la madre no mira 
a su bebe con calma ni participa de ese rato “juntos” mirándose, comunicándose… 
acompañándolo con su disponible presencia. No hace demasiado tiempo este momento era 
considerado un tiempo íntimo entre los dos que sentaba las bases de las primeras relaciones 
objetales del bebé.    

Continuo mi camino por la calle y otra mama pasea con su hijo, de unos dos años, sentado 
en la sillita, la madre mantiene una conversación por móvil en la que, con una elevada 
intensidad, discute con su interlocutor. Se reconocen en la madre tonos de rabia y enfado que 
seguramente su hijo escucha… Me pregunto ¿cómo lo vivirá el niño?… 

Una tercera madre lleva a su hijo en el carrito y en el manillar hay un soporte de móvil… ¡¡para 
el niño!! Veo que no despega sus ojos del teléfono sin fijarse en lo que le rodea. 

También en el metro viajan padres con auriculares y a su lado niños de unos 4 años se 
entretiene mirando el móvil.  



Incluso he llegado a descubrir a un niño columpiándose en el parque con el móvil en la mano, 
si el padre se lo quita el niño se pone a llorar, entonces el padre se lo devuelve.  

Pero si me pongo en el lugar de un niño … puedo pensar “que eso que sostiene mi madre o 
mi padre en la mano debe ser muy importante si tienen que mirarlo todo el tiempo: cuando 
me da de comer, me acuna, me lleva al parque… Y les hace enfadar o se ponen tristes si 
hablan a través de él… otras veces también se ríen cuando lo miran… Y no solo ellos… si 
me fijo en los adultos todos van por la calle mirando esos artilugios hablándoles o 
escuchando… “ 

““Cuando me hago mayor -tengo 8 o 9 años- me dan uno… ¡qué importante y mayor me 
siento! ¡¡Yo también puedo hacer lo que hacen los adultos!! Por eso siempre lo llevo conmigo 
y me siento mal si me lo castigan o me lo quitan… Veo cosas que me sugieren mis amigos o 
sus hermanos mayores y que no entiendo… chicos y chicas pegándose o besándose… ¡qué 
raro! A veces me asusta…”  

“A los 12-13 años me doy cuenta que le puedo consultar todo y cuando me siento mal me 
dice qué tengo que hacer para solucionarlo… A veces me parecen soluciones algo radicales, 
pero todo el mundo lo hace, así que no debe estar equivocado… Mis padres también lo miran 
cuando no saben algo y se quedan tranquilos…” 

“Tengo 15-16 años y un montón de amigos en el móvil, se ha convertido en la parte más 
importante de mi vida… Acepto a los contactos que me solicitan mirando bien quien son… 
¡no me dejo engañar! (eso creen). Salgo con chicos o chicas y hago esas cosas (sexo, 
relaciones tóxicas…) que veía cuando era más pequeño/a… pero no me acabo de sentir 
bien…” 

“Y cuando me siento mal veo a gente que dice que se ha hecho cortes en los brazos y en las 
piernas y aseguran que se sienten mejor después… leo que si me corto me sentiré mejor 
porque sacaré mi angustia y que es mejor hacerse daño por fuera que por dentro”.  

“También veo fotos de chicas y de chicos con cuerpazos… ¡y yo no soy así! Internet dice que 
si cuento las calorías adelgazaré… o si hago deporte todos los días… o si como proteínas… 
o superalimentos… o si me opero…. O si me hago un piercing o un tatuaje… ¡!!Si hago todo 
esto seré feliz…¡!!” 

“Pero me siento mal y nadie me escucha… no le puedo decir a nadie cómo me siento de 
verdad… nadie está a mi lado realmente… nadie se para… nadie me mira… Yo tampoco lo 
cuento, prefiero preguntar a las redes, pero he probado de todo y nada me sirve…”  

“Me siento tremendamente solo y no me fío de los adultos porque ellos han confiado en el 
móvil y no me han explicado para qué sirve ni cómo usarlo…. He basado mi vida en el móvil 
y ahora… ¿qué?” 

En mi trabajo con adolescentes desde hace más de 20 años en Centros de Reforma y 
Protección he observado este vacío con el que veo que llegan los jóvenes -además del que 
les toca por su propio proceso de crecimiento-. Un vacío que podría aliviarse si -socialmente- 
se favoreciera un uso racional del móvil y el adulto ocupara el lugar de referencia y autoridad 
que le corresponde.  

La adolescencia se caracteriza, según Anna María Nicolò, por ser un proceso organizativo, 
donde el cuerpo y sus cambios asumen una vital importancia. Aceptar la novedad de un 
cuerpo distinto y sexuado, integrar naturalmente la agresividad y reestructurar la propia 
identidad, constituyen las tareas evolutivas de esta difícil edad. A lo que hay que añadir el 
duelo por la etapa que queda atrás: la infancia.  

En la actualidad, somos testigos de una epidemia de patologías muy relacionadas con el 
cuerpo de los adolescentes como los trastornos alimentarios en todas sus formas, 
autolesiones, etc. en las que se incluye el uso de internet como escenario en el que se pone 



en juego el propio cuerpo y el del otro, a nivel virtual. Esto se observa especialmente en los 
videojuegos, chats, blogs… donde no hay un intercambio real y personal sino distante, 
evitándose así la angustia de ser y de relacionarse con el otro.     

Es, en este espacio virtual, donde parece crearse una especie de refugio psíquico frente a la 
ansiedad, el dolor y la angustia que provoca el proceso de crecer. Tomando prestado el 
concepto de John Steiner en su libro “Refugios psíquicos” menciona que “un refugio psíquico 
le da al sujeto un área donde reina una calma relativa, que le protege de la tensión que siente 
cada vez que alguien (el terapeuta) establece con él un contacto significativo vivido como 
amenazador. Si esta necesidad (de retraerse) se instala de forma habitual, excesiva e 
indiferenciada impide el desarrollo y el crecimiento”… “El alivio que produce el refugio se 
consigue a costa de quedar aislado y estancado”… “Las personas se aferran a él, pues les 
parece que hacerlo es preferible a tener que sentir estados de ánimo aún peores, ya que 
creen que son su única alternativa”.    

Esta definición me hace pensar que encaja exactamente con la tecnología, el refugio psíquico 
que facilita Internet puede provocar el encuentro de los jóvenes con aspectos perversos y 
psicóticos, sin que los adultos sean conscientes de lo que puede impactar en la mente de los 
niños. Es un lugar para refugiarse de lo peor y de lo mejor sin capacidad o posibilidad de 
poder compartirlo con un yo estructurado ya que aún no lo han adquirido. 

Como ejemplo mencionaré que hace unos años en Japón 1 millón de adolescentes 
permanecían encerrados en casa consumiendo internet, los denominados Hikikomori. Sus 
padres buscaban ayuda porque estos chicos habían abandonado el colegio y se habían 
escondido durante meses, algunas veces años, en su habitación detrás de la pantalla de un 
ordenador. En general, los jóvenes pertenecían a familias de clase media, casi todos 
hombres, y la edad promedio de este retiro voluntario era de 15 años. 

Esta situación puede sonar exagerada en nuestra sociedad occidental, pero como he 
comentado en los “síntomas” que observo en los adolescentes más cercanos se aprecia con 
claridad el aislamiento, el impacto y la influencia de las redes sociales en su vida cotidiana.     

Un ejemplo más de esta influencia en el cuerpo de los adolescentes, la advertí hace dos años 
cuando ingresaban en el Centro de Protección niñas sobre los 15-16 años que mostraban un 
síntoma recurrente: los cortes, generalmente en los brazos. Al profundizar en las entrevistas 
todas verbalizaban un malestar interno parecido que se aliviaba -según decían- con esa 
conducta. Sin embargo, no podían describir el origen de su angustia, ni la asociaban con nada 
concreto… En mi opinión eran síntomas copiados relacionados con la gestión de la 
separación, de ser uno mismo, que la pantalla no soluciona, sino que provoca el aumento de 
ansiedad.   

También los síntomas de TCA, en la consulta privada, mostraban formas de respuesta 
parecida y formas idénticas de gestionar la angustia, con un lenguaje común que no explicaba 
nada en concreto.  

Este lenguaje “profesional”, en el aspecto psicológico, me sugería que uniformaba estilos de 
sentir y les permitía compartir un espacio común: el malestar interno como signo de identidad. 
Formas comunes sobre todo de hablar o referirse a estados psicológicos y mentales… como 
una forma de globalización de lo emocional que los hacía y hace sentirse parte de algo, un 
grupo, una comunidad… al final, una identidad.  

Viñeta: Recuerdo una joven que me decía… “¿sabes? Hay momentos en los que me 
disocio…” Yo le preguntaba ¿qué significa eso para ti? Ella respondía ofendida… ¿cómo para 
mí? Pues lo que es… que te quedas como ida… Pero no profundizaba más en sus palabras 
ni en sus sentimientos…  



Con esta globalización emocional, que les ofrece una gran seguridad, se pierde la forma de 
individuarse, de desarrollar la creatividad, de soñar, de realizar proyectos, de compartir 
juegos, música…  

Respecto a las relaciones afectivas entre ellos destaca el elevado número de relaciones 
tóxicas basadas en lo que han visto en Internet, dando por hecho que son relaciones 
“normales”. El cuerpo entra en escena, de nuevo, como un proveedor de gratificación física -
para sentirse bien- no como un elemento de compartir afecto, de acompañarse…  

Viñeta: Una joven llegó al centro con una conducta sexual exacerbada muy difícil de 
atenuar… en la evaluación verbalizó haber visto contenido pornográfico en el ordenador de 
su padre cuando era pequeña. Es obvio que el impacto que le causó y su necesidad de afecto 
provocó que buscara relaciones sexuales de manera compulsiva en internet, donde nunca 
repetía con la misma persona. No había encuentro con el otro…  

Otro aspecto importante que se ha observado en la clínica actual son las dificultades que 
viven los adolescentes respecto a su identidad sexual. Neri Daurella señala en un artículo 
que en Estados Unidos han pasado de tener una sola Clínica de Género en 2007 a 600 en 
2022. Y Eileen Wieland asegura que las familias están perdiendo su función de contención 
emocional, los vínculos no son tan seguros y los adolescentes buscan refugio en las redes 
porque les ofrecen grupos de pertenencia, prometiéndoles la felicidad por la vía de la 
autodeterminación del sexo/género.  

Esta promesa de felicidad las he observado también en las autolesiones, los TCAs, etc. que 
acaba convirtiéndose en una exigencia, un imperativo social o la obligación de ser feliz que 
los adolescentes, obviamente, no pueden sostener ni tampoco cuestionar.   

En el fondo, son promesas de ese gran Mercado que es Internet donde los niños y jóvenes 
no son capaces aún de distinguir lo que es auténtico y/o lo que ayuda, de lo que es falso… 
porque no tiene edad ni capacidades internas para ello y porque los adultos no están cerca 
para explicarlo.  

Consecuentemente, la tecnología en el momento actual ha favorecido el aumento de 
enfermedades mentales en la adolescencia. Y ha empeorado la funcionalidad del joven en el 
ejercicio de su libertad, por la ausencia de un criterio adulto referente, lo que provoca una 
gran vulnerabilidad en los jóvenes.  

Pienso en la tecnología como un hilo conductor que propaga una nueva “folie a deux” (locura 
de dos) que en este caso contagia a la sociedad entera. ¿Acercará el móvil a un estado 
psicótico a los adolescentes? ¿Cuál será el efecto a posteriori de este adoctrinamiento 
tecnológico?  

En la Folie à Deux las personas que la sufren no interactúan con otras personas o lo hacen 
en muy pocas ocasiones, es decir, hay un alto nivel de aislamiento social y la dependencia 
emocional también es un factor muy importante. Cuando se da la confluencia entre ambos, 
se comparten los síntomas, las emociones, los sentimientos de la otra persona como si fueran 
propios.  

Se me ocurre que sería esta una forma de búsqueda afectiva generalizada, de alivio de la 
soledad adolescente… que además parece ser otra enfermedad de nuestro tiempo. Una 
soledad disfrazada porque sienten que están “conectados” a muchos otros y que controlan la 
situación.  

¿Será reversible esta situación y podremos contener como adultos las dificultades que vemos 
en los chicos ahora? Es decir, acompañar y empezar a afrontar esta situación de soledad-
abandono que se ha producido quizás con los cambios del siglo XX a nivel industrial-
tecnológico, pero no social…   

¿Cuál es el futuro de la tecnología? ¿Cuál debería ser? ¿Cuál queremos que sea? 



En mi opinión, la situación queda en manos de los adultos… El continente cuenta con la 
capacidad de poder transformar, el niño es un receptor, no un continente y depende de otro 
para poder entender el mundo.  

Lejos de abandonarme al pesimismo a pesar de lo que veo a diario, o precisamente por eso, 
me afano en favorecer en los padres el acercamiento a sus hijos, a sus necesidades y a su 
proceso, incluyendo un uso racional de la tecnología. Los niños tienen derecho a una 
educación digital que podría estudiarse como asignatura. El Tribunal Supremo ha 
dictaminado que los padres no pueden tener acceso -sin permiso- a los dispositivos 
electrónicos de sus hijos. Y los padres tienen también una responsabilidad civil solidaria.  

A veces, a los progenitores les planteo la metáfora de que el móvil debería usarse como un 
cuchillo, con mucho, mucho cuidado… Imposible dárselo a un niño cuando es bebé, pero es 
necesario según se va haciendo mayor, enseñándole a usarlo de forma adecuada. Y puede 
ser muy útil y necesario en la vida cotidiana, pero también puede ser un arma peligrosa.  

Y es que nos podemos acercar a un adolescente de manera afectuosa y no invasiva a través 
del móvil, preguntándole como esta o mandándole un emoticono. Es muy útil en distintas 
situaciones como en familias con padres separados, si ambos progenitores negocian juntos 
las normas de uso.  

En los últimos meses, se empieza a debatir el uso serio y racional del móvil o de los 
dispositivos recomendándolo no antes de los 16 años. Espero que sea el inicio de mayor 
claridad en este ámbito que proteja a los niños y adolescentes.    

Me gustaría finalizar con una cita de Freud:  

Las emociones no expresadas nunca morirán. Están enterradas vivas y aparecerán más tarde 
de maneras más desagradables. S. Freud. 

 

La crisis del lenguaje y la palabra en la era digital. Por Soledad Pozuelo 

 

La creciente presencia de la tecnología en nuestras vidas está conllevando una alteración en 
el uso de la palabra, tanto en su forma oral como escrita. Asomarse a internet y a las redes 
sociales es mirar un mundo dominado por la imagen, a veces acompañada de palabras, pero 
generalmente de pocas. Pareciera como si la palabra en una pantalla nos sobrara y cansara. 
Mucho texto nos lleva al abandono, a pasar a otra cosa. 

El impacto en el uso del lenguaje se observa tanto en cómo nos comunicamos con nosotros 
mismos como con los demás. Es por todos sabido cómo un móvil puede atrapar nuestra 
atención y dispersar la concentración y reflexión que teníamos previamente. Otros 
dispositivos, como la televisión, pueden ser con mucha facilidad un obstáculo en las 
conversaciones. También es cierto que, en la práctica clínica, encontramos ejemplos de lo 
contrario, como aquellos padres que manifiestan que el único momento de encuentro y 
distensión con su hijo adolescente es cuando “juegan” juntos durante el programa Cifras y 
Letras, mientras que el resto del tiempo reina, generalmente, un constante conflicto y 
desencuentro. 

Para reflexionar sobre el impacto de la tecnología y la digitalización en el lenguaje, me parece 
interesante seguir los pasos de la psicoanalista Lola López Mondéjar, a través de su premiado 
libro Sin relato. Es una obra que ayuda a entender el malestar tan frecuente y generalizado 
que desde hace unos años está presente en nuestra sociedad. Resulta accesible y de utilidad 
tanto para el público general como para los profesionales de la salud mental. 



En esta obra, la autora señala que la digitalización ha producido una pérdida en el uso de las 
palabras teniendo consecuencias no sólo en la dificultad para poner en palabras nuestro 
pensamiento, sino provocando un déficit del pensamiento mismo. El impacto de ese déficit se 
observa en la capacidad de narrar. 

Entre las diferentes definiciones que la autora ofrece sobre narrar, traigo aquí aquellas que 
nos van a servir para nuestra posterior reflexión: 

Narrar es unir elementos biográficos en un relato en el que se busca un sentido. Es contar 
nuestra historia a otros. Narrar también es crear nuestra experiencia subjetiva, tomar 
conciencia silenciosa de nuestra historia. Es una metacognición: la capacidad para reflexionar 
sobre nuestros procesos de pensamiento y aprendizaje, de forma que podamos regular los 
procesos mentales básicos. 

La capacidad narrativa, junto con la capacidad de atención, esta última también afectada de 
forma muy significativa por el uso de dispositivos digitales, constituye una de las capacidades 
“superiores” del ser humano. 

La capacidad de narrar está muy relacionada con el concepto de historización, tan clave en 
el desarrollo psíquico, ya que permite generar conexiones y relaciones entre los elementos 
biográficos de una persona. Sin ella, las vivencias quedarían inconexas, sin sentido ni 
dirección. 

Piera Aulagnier define la historización como un trabajo psíquico: “Es una necesidad de su 
funcionamiento situarse y anclar en una historia que sustituye un tiempo vivido-perdido por la 
versión que el sujeto se procura merced a su reconstrucción de las causas que lo hicieron 
ser, que dan razón de su presente y hacen pensable e investible un eventual futuro” 
(Aulagnier, 1984: 15). 

Lola López Mondéjar señala que la capacidad de narración se construye con otros. El “sí 
mismo reflexivo” que se narra tomándose por objeto debe adquirir previamente un 
reconocimiento de sí que pasa por el reconocimiento del otro. En la dialéctica identidad–
alteridad: reconocerse es ser reconocido; reconocimiento mutuo. La palabra pronunciada por 
uno es una palabra dirigida al otro. Este aspecto es crucial, ya que involucra directamente a 
los adultos, a los padres, no sólo como ejemplos y modelos, sino como “los otros” sobre los 
cuales se va a edificar esta capacidad. Se señala así la importancia de la presencia, de la 
necesaria disponibilidad de un otro para construir la capacidad de reflexión y narración. Y 
esto, hoy en día, es un verdadero reto, teniendo en cuenta el robo y el secuestro de la atención 
que producen los dispositivos tecnológicos de forma casi constante. 

El famoso “scroll” (desplazamiento), que en las más populares redes sociales permite pasar 
de una imagen a otra o de un video a otro, no sólo constituye la forma en que hemos 
empezado a manejar la información, sino incluso la manera en que vivimos. Pasamos de una 
actividad a otra a un ritmo frenético, sin pausa que permita procesar mínimamente lo 
anteriormente “vivido", dificultando así la generación de una conexión significativa entre las 
vivencias e imposibilitando la creación de un relato, de un sentido. Las imágenes se presentan 
en la red social, sin sentido ni argumento que las conecte entre sí, salvo por un famoso 
algoritmo que, más que obedecer a un objetivo elegido reflexiva y libremente, responde a un 
interés económico y comercial de la plataforma en cuestión. La consecuencia: una vivencia 
de fragmentación, de desconexión, de imposibilidad de narrar y narrarse; la falta de palabra 
y la sustitución del lenguaje simbólico por una comunicación a través del cuerpo y de la 
acción. 



Necesitamos contar nuestra historia, necesitamos comunicarnos valiéndonos de aquello que 
tengamos disponible. Sabemos cómo se han incrementado las autolesiones en los últimos 
años, quizá como expresión de esta necesidad de comunicación ante la ausencia de palabra. 

Preparando estas jornadas, al llegar a este punto, recordaba el trauma: cómo la vivencia de 
algo “excepcional” queda en nosotros desgajada, desunida, fragmentada, por superar nuestra 
capacidad de afrontamiento. ¿No estamos viviendo así? 

Otro aspecto fundamental es la constante disponibilidad de la información y de los dispositivos 
electrónicos. Sabemos, tal y como se ha venido hablando en la jornada, que es a través de 
la alternancia entre ausencia y presencia como se va generando un mundo interno. Sin 
embargo, pareciera que la constante estimulación, presencia y aceleración impidieran esta 
construcción. 

Lola López Mondéjar señala que sin la capacidad de poder estar solos para así construir un 
mundo interno, no hay posibilidad de creatividad. Nos vaciamos y sustituimos nuestro mundo 
interno por las propuestas del mundo externo, tomándolas, estas últimas, al pie de la letra. Y 
esto es especialmente relevante cuando hablamos de la adolescencia y de la necesidad de 
dar respuesta a su pregunta sobre quién soy, ya que, ante esta situación, prevalece la 
adhesión a propuestas identitarias muy similares entre sí, que dan poco lugar a la 
subjetividad. 

Ante la ausencia de narración y el empobrecimiento del mundo interno, es probable que 
disminuya la capacidad de empatizar con los otros. Si no podemos pensar y narrarnos, es 
probable que tampoco podamos pensar y narrar a los otros. Y esto quizá esté relacionado 
con la también creciente pérdida de la capacidad de escuchar. 

Para finalizar, quería compartir una cita de la escritora Karen Blixen, famosa por escribir 
Memorias de África en 1937 bajo el pseudónimo de Isak Dinesen: 

“Se puede soportar todo dolor si se lo pone en una historia o se cuenta una historia 
sobre él.” 

Conclusiones. 

La segunda Jornada de Puertas Abiertas nos permitió reflexionar junto a las familias sobre lo 
desafiante de las tecnologías en la vida cotidiana. A través de las distintas intervenciones se 
puso de relieve la importancia del juego, pudiendo comprender qué significa realmente jugar 
y cuál es su trascendencia, reconocer el valor de la presencia parental y no perder de vista la 
fuerza del lenguaje y la palabra como mediadores fundamentales en los vínculos y la 
construcción psíquica. 

Tras las tres intervenciones, dimos paso a la palabra de los padres y madres, ya que la 
motivación del encuentro era precisamente generar un espacio para la escucha, la 
conversación y el pensamiento en grupo. Pudimos disfrutar de un intercambio dinámico y 
abierto, en el que surgieron preguntas, inquietudes y pedidos que enriquecieron la reflexión 
compartida. 

Algunas de las cuestiones que guiaron el diálogo fueron: ¿qué uso hacemos de las 
tecnologías?, ¿si el adolescente está solo frente a la pantalla, dónde está el adulto?, ¿qué ve 
o qué busca el adolescente en ella?, ¿qué se pierde o sustituye cuando se está entre 
pantallas?, ¿el control parental ejerce realmente la función deseada?, ¿es posible prohibir o 
aislar a un joven de las tecnologías? 



Éstas fueron algunas de las preguntas a partir de las cuales, fue posible pensar en las 
herramientas que se ofrecen para el cuidado de nuestros jóvenes en relación con la red y las 
tecnologías. También se pudo pensar en la importancia de establecer límites y criterios claros. 
Se destacó, además, el papel del acompañamiento en la crianza y la necesidad de que exista 
la presencia del adulto como sostén indispensable frente a los desafíos que plantea lo digital. 

Se hizo expresa la necesidad de acompañar a niños y jóvenes en la construcción de un uso 
consciente y responsable de las tecnologías, sin permitir que estas ocupen el lugar central 
que corresponde al encuentro presencial con otros. 

Finalmente, se subrayó el valor de contar con espacios como este, que hacen posible 
detenerse, escuchar, conversar y abrir el pensamiento en comunidad, manteniendo vivo el 
deseo de seguir reflexionando juntos sobre el impacto de las tecnologías en la vida familiar. 

Con esta síntesis buscamos no solo dejar constancia de lo trabajado en la jornada, sino 
también invitar a continuar reflexionando, dialogando y construyendo en comunidad nuevas 
formas de habitar lo digital en el ámbito familiar. 

 

Bibliografía. 

Ubieto, J.R. (2019) Del padre al iPad. Familias y redes en la era digital.  

Levin, E. (2018) ¿Hacia una infancia virtual? La imagen sin cuerpo.  

Ubieto, J.R. (2018) ¿Qué tendrán los móviles que nadie los suelta, y menos los adolescentes? 
La Vanguardia.  

Ubieto, J.R. (2023) Familias y móviles: mitos y claves para un buen uso, por José R. Ubieto 
La Vanguardia.  

Ubieto, J.R. (2021) Del Padre al gadget, por José R. Ubieto La Vanguardia.  

Daurella, Neri (2022) Abordando el fenómeno trans en la infancia y la adolescencia desde 
una perspectiva bio-psico-social-cultural, previamente a las decisiones clínicas. Revista 
Aperturas psicoanalíticas, (N. 71, 2022 pág. 1-25).  

Janin, Beatriz (2010). Marcas en el cuerpo de niños y adolescentes. Editorial  

Nicolò, Anna María (2024). Rupturas evolutivas. Psicoanálisis del colapso adolescente y de 
sus mecanismos defensivos. Editorial Psimática. 

Steiner, John (1997). Refugios psíquicos.  

Jóvenes encerrados permanentemente en su habitación (2015). Psicología y Mente: 
Hikikomori: jóvenes encerrados permanentemente en su habitación 

Folie a deux: Actualización de la evidencia sobre el trastorno psicótico compartido o folie à 
deux. un análisis crítico de casos clínicos recientes 

López Mondéjar, L. (2024). Sin Relato. Atrofia de las capacidad narrativa y crisis de la 
subjetividad. Ed. Anagrama. 

Fernández-Olguín, D. (2018). Aprendizaje e Historización: Aportes de la teoría psicoanalítica 
a la comprensión de dificultades de aprendizaje en niños que han vivenciado procesos de 
institucionalización y adopción. Estud. pedagóg. vol.44 no.3 Valdivia dic. 2018. 
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-
07052018000300075#:~:text=Piera%20Aulagnier%20define%20la%20historizaci%C3%B3n

https://www.lavanguardia.com/vida/20181019/452363096595/que-tendran-moviles-nadie-suelta-adolescentes.html
https://www.lavanguardia.com/vida/20231107/9357713/familias-moviles-mitos-claves-buen.html
https://www.lavanguardia.com/vida/20211107/7844450/padre-gadget.html
https://psicologiaymente.com/clinica/hikikomori-sindrome-oriental-habitacion
https://revistasanitariadeinvestigacion.com/actualizacion-de-la-evidencia-sobre-el-trastorno-psicotico-compartido-o-folie-a-deux-un-analisis-critico-de-casos-clinicos-recientes/
https://revistasanitariadeinvestigacion.com/actualizacion-de-la-evidencia-sobre-el-trastorno-psicotico-compartido-o-folie-a-deux-un-analisis-critico-de-casos-clinicos-recientes/
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-07052018000300075#:~:text=Piera%20Aulagnier%20define%20la%20historizaci%C3%B3n%20como%20un%20trabajo,e%20investible%20un%20eventual%20futuro%E2%80%9D%20%28Aulagnier%2C%201984%3A%2015%29.
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-07052018000300075#:~:text=Piera%20Aulagnier%20define%20la%20historizaci%C3%B3n%20como%20un%20trabajo,e%20investible%20un%20eventual%20futuro%E2%80%9D%20%28Aulagnier%2C%201984%3A%2015%29.


%20como%20un%20trabajo,e%20investible%20un%20eventual%20futuro%E2%80%9D%2
0%28Aulagnier%2C%201984%3A%2015%29 

Palomino, O. (2017). La fuerza del relato. Ponencia presentada el 13 de mayo de 2017 en las 
XVII Jornadas Psicoanalíticas del EPBCN, tituladas «Aperturas en psicoanálisis» (VI). 
https://www.epbcn.com/pdf/olga-palomino/2017-05-13-la-fuerza-del-relato.pdf 

Nicolás Grunin, J. (2008). Procesos de simbolización y trabajo de historización en la 
adolescencia. Cad. psicopedag. v.7 n.12 São Paulo  2008. 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1676-10492008000100004 

 

ΨΨΨΨΨΨΨΨΨΨ 

 

 

* II Jornadas de Puertas abiertas “Padres e hijos entre pantallas”, organizadas por el Centro 
Hans, celebradas el 28 de marzo de 2025 en Madrid, en la sede de Aecpna. 

 
**Sobre las autoras: 
 
Rocío Mallo. Psicoterapeuta y Psicóloga Sanitaria.  
Angela Matallanos, Psicoterapeuta y Psicóloga Sanitaria, especializada en adolescentes y 
familias. 
Soledad Pozuelo. Psicoterapeuta y Psicóloga Sanitaria. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-07052018000300075#:~:text=Piera%20Aulagnier%20define%20la%20historizaci%C3%B3n%20como%20un%20trabajo,e%20investible%20un%20eventual%20futuro%E2%80%9D%20%28Aulagnier%2C%201984%3A%2015%29.
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-07052018000300075#:~:text=Piera%20Aulagnier%20define%20la%20historizaci%C3%B3n%20como%20un%20trabajo,e%20investible%20un%20eventual%20futuro%E2%80%9D%20%28Aulagnier%2C%201984%3A%2015%29.
https://www.epbcn.com/pdf/olga-palomino/2017-05-13-la-fuerza-del-relato.pdf
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1676-10492008000100004

