3.2 Vaiana'y el proceso adolescente
Paula Yruegas Segura*

Resumen

En este trabajo se ha querido tomar la pelicula Vaiana, de Disney, al modo de un mito,
para ilustrar algunos procesos psiquicos inconscientes, deseos reprimidos y conflictos
que se ponen en juego en la adolescencia. Basandose en los personajes de Vaiana,
Maui, Te Fiti, Te Ka y Tala, se ha querido mostrar las complejidades y las vicisitudes
presentes en todo proceso adolescente, y como las diferentes escuelas de pensamiento
han puesto énfasis en determinados aspectos de la complejidad que encierra.

Palabras clave

Adolescencia, Exogamizacion, Identidad, Proyecto Identificatorio, Intersubjetividad

Introduccion

Es sabido que Freud se apoyd en varios mitos clasicos y relatos religiosos como
metaforas que le ayudaron en el desarrollo de su teoria psicoanalitica. Edipo, Narciso,
Prometeo, Moisés... Freud recurrié a estos mitos para ilustrar los profundos conflictos
inconscientes que atraviesan los seres humanos, especialmente en lo que respecta a la
sexualidad, el deseo, la culpa y las relaciones familiares. Al utilizar los mitos, Freud no
solo legitimaba su teoria a través de narrativas culturales universales, sino que también
buscaba mostrar como ciertos conflictos son inherentes a la experiencia humana,
repetidos a lo largo de la historia y las culturas, siendo fruto del inconsciente transmitido
filogenéticamente. Para Freud, los mitos revelan verdades psicoldgicas profundas que
siguen siendo relevantes para entender el psiquismo humano.

¢, Podemos tomar una pelicula al modo de un mito, para ilustrar procesos psiquicos
inconscientes, deseos reprimidos y conflictos universales en la experiencia humana? En
este trabajo, me gustaria basarme en la pelicula Vaiana, de Disney, para explorar su
paralelismo con el proceso adolescente.

Vaiana es una princesa adolescente, a la que no se le permite salir de su isla. Sin
embargo, ella desea explorar lo que hay mas alla del arrecife de coral, y ese deseo es
cada vez mas fuerte.?

Vaiana esta interceptada por la Ley paterna, cuya funcion la impulsa a la exogamizacion,
es decir, a ir mas alla del arrecife de coral. La muchacha tiene un fuerte deseo de abrirse
al mundo, de explorar e investigar qué hay mas alla. Su padre habia sido un explorador
cuando era joven y Vaiana se identifica con estos valores. Este deseo de ver que hay

1 El titulo original de esta pelicula es «Moana», habiéndose traducido por «Vaiana» en Europa.
2 En el siguiente apartado, recojo con mas detalle el argumento de la pelicula.



mas alla de los confines de su isla, es decir, del ambito familiar, permite la puesta en
marcha del proceso adolescente. Por otro lado, la identificacién con la madre -que en la
cinta aparece simbolizada en la exigencia de la joven de permanecer dentro de la isla,
manteniéndose fuertemente vinculada a los emblemas familiares, conservando sus
valores, adorando a los mismos dioses, etc.-, retiene a Vaiana en la nifiez, limitando su
crecimiento personal.

Desde otro punto de vista, siguiendo algunas ideas de Melanie Klein, podriamos
plantear que en el drama de Vaiana queda representada una imago materna escindida.
Te Fiti es la diosa que trajo vida al océano usando una piedra pounamu como su
corazén. Si entendemos el corazén de Te Fiti como una alegoria del deseo, podemos
ver en este deseo la fuente de la vida (pecho nutricio). Cuando el semidiés Maui roba la
piedra pounamu, Te Fiti muere, convirtiéndose en Te Ka, cuya oscuridad se extiende
por el océano, envenenando todo a su paso (pecho destructivo), que Klein equipara en
sus ultimos trabajos con la envidia primaria. Asi, podemos ilustrar esta metafora con la
autoexigencia que observamos en algunos pseudoadolescentes en los que no se ha
puesto en marcha el proceso adolescente exogamizador y que permanecen fuertemente
vinculados a los ideales familiares.

Por ultimo, el personaje aparentemente secundario de Tala, la abuela de Vaiana, es,
desde mi punto de vista, fundamental, ya que representa el impulso vital que, para
determinados autores, propulsa nuestro crecimiento, permitiendo a la joven emprender
la aventura sobre la que gira toda la historia.

Argumento de la pelicula

Hace mil afios, en la isla de Motunui, en Polinesia, sus habitantes adoraban a la diosa
Te Fiti, quien trajo vida al océano usando una piedra pounamu como su corazon y fuente
de su poder. Maui, un semidiés que cambia de forma con ayuda de un gigantesco
anzuelo magico, robo el corazén para darle a la humanidad el poder de la creacién. Sin
embargo, tras despojarle de su corazén, Te Fiti se desintegrd, y Maui fue atacado por
Te Ka, un demonio volcanico que también buscaba el corazén robado. En este ataque,
Maui perdi6 tanto su anzuelo magico como el corazén de Te Fiti en las profundidades
del mar.

Mil anos después, el océano elige a la pequefia Vaiana Waialiki, hija de Tui, jefe de
Motunui, para devolverle el corazon a Te Fiti, pero Tui lleva a Vaiana de regreso a la
orilla, lo que hace que ésta pierda el corazon que le entregd el océano. Durante toda su
vida, Tui y su esposa, Sina, intentan mantener a su hija alejada del océano,
preparandola para que se convierta en la siguiente jefa de la isla. Sin embargo, dieciséis
afios después, una plaga azota la isla, matando la vegetacion y reduciendo la captura
de peces. Para solucionar este problema, Vaiana sugiere ir mas alla del arrecife de coral
que rodea la isla, para encontrar mas peces y averiguar qué esta sucediendo, pero Tui
se lo prohibe. Aun asi, la joven intenta conquistar el arrecife, pero es dominada por las
olas y naufraga, lo que hace que deba regresar a Motunui, renunciando a su idea de
explorar mas alla.

En ese momento, Tala, la madre de Tui, le muestra a Vaiana una cueva secreta, repleta
de barcos, revelandole asi que sus ancestros eran viajeros, hasta que Maui robo el
corazon de Te Fiti y el océano dejo de ser seguro. Tala le explica a su nieta que la
oscuridad de Te Ka estd envenenando la isla, pero que se puede curar si Maui
restaurara el corazén de Te Fiti, corazén que la abuela recuperé cuando Vaiana lo perdio
y que guardo para ella todos estos anos. Esa misma noche, Tala cae fatalmente enferma
y, en su lecho de muerte, exhorta a Vaiana a partir para encontrar a Maui.



Tras zarpar en un camakau desde la cueva secreta, Vaiana queda atrapada en un tifén
y naufraga en una isla donde encuentra a Maui, que desconoce que ha condenado a la
humanidad y se jacta de sus logros como semidiés. La joven exige a Maui que devuelva
el corazén, pero él se niega y la engana, dejandola atrapada en una cueva mientras le
roba el barco. Sin embargo, Vaiana escapa y se enfrenta a Maui, quien, a regafiadientes,
deja que ésta se quede en el camakau. Por el camino, son atacados por Kakamora,
piratas del coco, que también buscan el corazén de Te Fiti, pero Vaiana y Maui
consiguen burlarlos. Tras este episodio, Vaiana se da cuenta de que Maui ignora que
ya no es un héroe desde que robd el corazén y maldijo al mundo, y lo convence de
redimirse devolviéndole el corazén a Te Fiti. Finalmente, Maui accede, pero primero
necesita recuperar su anzuelo magico de Tamatoa, un cangrejo gigante que se
encuentra en Lalotai, el Reino de los Monstruos.

Tras vencer a Tamatoa y recuperar el anzuelo de Maui, éste revela a la muchacha que
el primer tatuaje se lo ganoé cuando sus padres mortales lo abandonaron siendo un bebé,
y los dioses, compadeciéndose de él, le otorgaron sus poderes. Después de que Vaiana
lo tranquilice, Maui le ensefa el arte de navegar, recupera el control de sus poderes y
los dos comienzan a acercarse. Por fin, ambos llegan a las inmediaciones de la isla de
Te Fiti, pero son atacados por Te Ka. Vaiana se niega a abandonar la misién y, en la
lucha, el anzuelo de Maui se dafie gravemente. Pero éste no esta dispuesto a perder su
anzuelo en otro enfrentamiento con Te K3, y abandona a Vaiana, quien, entre lagrimas,
le pide al océano que encuentre a otra persona para restaurar el corazon, perdiendo la
esperanza. El océano acepta y se lleva el corazén. Cuando todo parece perdido, el
espiritu de Tala se aparece a Vaiana, inspirandola a encontrar su verdadera vocacion.
Tras este encuentro, la joven recupera el corazon y navega de regreso hacia Te Fiti para
enfrentarse a Te Ka. A su vez, Maui regresa tras cambiar de opinion, y lucha contra Te
Ka, dandole tiempo a Vaiana para llegar a Te Fiti. Por desgracia, el anzuelo de Maui
queda destruido en esa lucha.

Al sortear a Te Ka, Vaiana descubre que Te Fiti ha desaparecido, dandose cuenta de
que Te Ka es en realidad Te Fiti, corrompida sin su corazén. Vaiana le pide al océano
que despeje un camino para que el monstruo de lava llegue hasta ella, o que le permite
devolverle el corazon de Te Fiti. En ese momento, la diosa restaurada cura al océano y
las islas de la mortifera plaga.

Maui se disculpa con Te Fiti, quien le entrega un nuevo anzuelo magico, y le da a Moana
una nueva embarcacion, antes de caer en un suefio profundo y convertirse de nuevo en
una montafa. Vaiana se despide de Maui y Te Fiti y regresa a casa, donde se reune
con sus padres. Finalmente, la joven asume su papel de jefa y guia, liderando a su
pueblo para que todos puedan nuevamente surcar los mares, como antaio hicieron sus
ancestros.

La salida de la isla

Si entendemos simbdlicamente la isla como el mundo de la infancia, o el mundo
materno, cuyo papel es fundamental durante los primeros afos de vida del nifo,
podemos pensar como el deseo de Vaiana de abandonar la isla, en la que ha vivido toda
su vida, simboliza el paso hacia la exogamia que se da con la eclosion puberal.

«Con el advenimiento de la pubertad comienzan las transformaciones que han de llevar
la vida sexual infantil hacia su definitiva constitucion normal.» Asi comienza Freud
(1905) su brillante ensayo Las metamorfosis de la pubertad. En él recoge que «en el
periodo de la pubertad se consuma uno de los logros psiquicos mas importantes, pero
también mas dolorosos para el individuo: el desasimiento respecto de la autoridad de
los progenitores, el Unico que crea la oposicidn, tan importante para el progreso de la



cultura, entre la nueva generacién y la antigua. Un numero de individuos se queda
retrasado en cada una de las estaciones de esta via de desarrollo que todos deben
recorrer. Asi, hay personas que nunca superaron la autoridad de los padres y no les
retiraron su ternura o lo hicieron solo de modo muy parcial, [...] conservando plenamente
su amor infantil mucho mas alla de la pubertad.» (ibid. p. 207). Asi, el adolescente debe
dejar de lado los objetos primarios para poder buscar objetos secundarios, al mismo
tiempo que tramita los duelos que acompanan a esta fase de la vida.

Durante la pubertad tiene lugar una confrontacion con los padres de la infancia, en la
medida en que la adolescencia tumba a los padres del lugar infantil y omnipotente en el
cual la latencia los habia colocado. En la pelicula, el hallazgo por parte de Vaiana de la
cueva oculta que esconde los barcos de sus ancestros, simboliza el desvelamiento de
los secretos y limitaciones parentales, propios de la infancia, que contribuyen a la
idealizacion parental. Este descubrimiento es el desenlace del deseo que venia
manifestando la joven de descubrir lo que se encuentra mas alla de la barrera de coral,
como limite que nunca le fue permitido cruzar, y tiene una importancia capital, ya que,
con el descubrimiento de estas embarcaciones, se abre la via que le permitira encontrar
las apoyaturas necesarias para transitar su proceso adolescente.

Peter Blos (1971) nos recuerda que este proceso de desasimiento de la autoridad
parental, propio de la adolescencia media, no es inmediato, sino que se produce de
manera gradual y a menudo con conflictos emocionales, ya que el adolescente
experimenta tension entre su necesidad de independencia y el deseo inconsciente de
mantener la seguridad que proviene de la autoridad parental. En la pelicula, vemos
como Vaiana lucha entre su deseo de explorar y el de ser la hija del jefe que todos
esperan de ella. Blos, introduce el concepto de proceso exogamico en relacion con la
necesidad de los adolescentes de trasladar su objeto de amor y sus relaciones
significativas fuera del circulo familiar, lo que implica la busqueda de vinculos afectivos
y sociales mas alla de la familia. «El adolescente por fin se desprende de los objetos
infantiles de amor, lo que con anterioridad ha tratado de hacer muchas veces. [...] La
finalidad de esta ruptura interna con el pasado agita y centra la vida emocional del
adolescente; al mismo tiempo esta separacion o rompimiento abre nuevos horizontes,
nuevas esperanzas y también nuevos miedos.» (Blos, 1971, p.132). El proceso exoga-
mico, caracteristico de la adolescencia, marca la transferencia del objeto libidinal del
ambito familiar a personas fuera del circulo familiar. Este proceso es esencial para la
maduracion sexual y emocional del individuo, ya que facilita la independencia psiquica
del adolescente y su capacidad para establecer relaciones intimas y sociales con indivi-
duos ajenos a la familia. Se traslada la figura omnipotente de los padres al mundo
exterior. El adolescente se dirige a la busqueda de los padres perdidos de la infancia,
pero convertidos simbdlicamente en objetos exteriores al mundo familiar y esto abre el
proceso exogamico.

Desde otro punto de vista, siguiendo a Massimo Recalcati (2015), podriamos entender
la dificultad de Vaiana de abandonar su isla natal de Motonui como una representacion
del engolfamiento que el autor recoge en Las manos de la madre. Este engolfamiento
se refiere a una relacién simbidtica entre la madre y el hijo, en la que la primera no es
capaz de concebir a su vastago como un ser autbnomo con deseos y proyectos propios,
sino como una extension de si misma. A pesar de que la madre no es propietaria del
hijo, actua como si lo fuera, apropiandose de su existencia en términos emocionales y
psicoldgicos. Como nos recuerda Recalcati, el hijo no es algo que pertenezca a la
madre. El hijo siempre estd mas alla de la madre, esta llamado a sustraerse a ese fodo
materno que lo quiere retener. Cuando la madre no respeta esta alteridad irreductible
del hijo, es cuando el vinculo materno se convierte en engolfamiento, en una retencion
que bloquea el acceso del hijo a su propio deseo. En definitiva, la hospitalidad sin



propiedad es lo que define a la madre, mientras que la responsabilidad sin propiedad es
lo que define al padre.

A su vez, la salida de la isla por parte de Vaiana puede entenderse como una puesta en
acto de la funcién paterna, como un corte simbdlico que rompe la fusion madre-hijo,
permitiendo la identificacion de la joven con la historia identificatoria del padre. El hijo
debe separarse del todo materno para encontrar su lugar en el mundo como un sujeto
deseante. De este modo, cuando la funcién paterna se activa, el hijo puede salir del
mundo cerrado de la relacidon madre-hijo y comenzar a establecer relaciones en el
mundo externo, abriéndose a otros objetos de deseo y construyendo su propia identidad.
La funcion paterna permite asi al hijo lograr su individuacion. La funcién paterna es una
funcion que no tiene que ver simplemente con la prohibiciéon, sino con el don de permitir
que el hijo pueda sustraerse de la 6rbita materna y acceder a su propio deseo, a su
propia existencia como sujeto auténomo. El nifio deja de ser una extensiéon de la madre
y se convierte en un individuo separado, capaz de tomar sus propias decisiones, asumir
su propia responsabilidad y construir una identidad propia que no depende
exclusivamente de la madre. La funcién paterna no se caracteriza solamente como
aquel gesto que prohibe, que limita, que separa a la madre y a su hijo... también consiste
en ser el puente que une al hijo con la vida publica de compromiso y responsabilidad, y
guia la vida del hijo méas alla del horizonte cerrado de la familia, introduciéndolo en la
complejidad del mundo social, operando como propulsor de la emancipacién y de la
creatividad de sus hijos, donde su prole podra asi encarnar los valores heredados y
transmitidos generacionalmente.

De este modo, al abandonar la isla, que simboliza las certezas infantiles de la nifiez,
Vaiana se enfrenta a un océano desconocido, que estaria representando las
incertidumbres de la adolescencia. Como bien recoge Bion (1977), poder tolerar la
incertidumbre es lo que permite el crecimiento mental.

Te Fiti — Te Ka

Como ya he comentado, retomando las puntualizaciones de Melanie Klein sobre el
funcionamiento mental, podemos tomar a Te Fiti y Te Ka como una alegoria de la
escision de la imago materna en pecho nutricio y pecho destructivo.

Es comun encontrarnos en la clinica con jévenes (generalmente nifas) que rigen su vida
con un altisimo nivel de perfeccion, el cual comenzaron a desplegar al finalizar la primera
infancia y les permitié vivir una latencia tranquila y apacible. Sin embargo, al llegar a la
pubertad, esta perfeccion comienza a ser vivida como una exigencia atroz, que atenaza
y asfixia, y es en ese momento cuando, finalmente, deciden consultar. Asi, al colapsar
las defensas, se agrieta la coraza caracteroldgica del perfeccionismo que obedece al
mandato externo y se evidencia el vacio que brama la ausencia de deseo.

Desde mi punto de vista, en la pelicula el deseo esta representado por la piedra
pounamu, que es el corazén de Te Fiti. Este corazdn deseante es la fuente y el motor
de la vida. Sin embargo, tras ser arrebatado el corazén por Maui, la diosa muere,
convirtiéndose en un monstruo violento e irracional, que actua ciegamente llevado por
la ira. Asi, Te Ka es el monstruo de lava que, a mi modo de ver, simboliza la exigencia
feroz que devora y destruye la vida, cuando en el sujeto no tiene cabida el deseo y se
mueve obedeciendo ciegamente a los mandatos parentales. O, complementariamente
a esta idea, cuando el impulso que parece estar dirigiendo el funcionamiento mental del
sujeto esta dominado por la envidia que, como bien sefialé Melanie Klein, esta vinculada
a la destructividad y al ataque del objeto, ya que se asienta en la pulsidon de muerte.



Para Klein, la envidia destructiva surge en las primeras etapas de la vida del bebé,
cuando éste se relaciona con el pecho materno como su primer objeto. En este contexto,
el pecho es percibido como la fuente de todo lo bueno: la nutricion, el consuelo y el
amor. Sin embargo, simultaneamente, el bebé también experimenta frustraciéon al no
poder controlar o poseer completamente su fuente de gratificacion, y esta sensacion de
impotencia frente a un objeto que parece poseer todo lo deseado puede despertar en el
nino un intenso sentimiento de envidia. Segun lo mitos polinesios, la humanidad (el
bebé) comienza cuando Te Fiti le da vida a través de su corazén (pecho nutricio). Celoso
de esa inagotable fuente de gratificacion, Maui le arrebata el corazén a Te Fiti en un
intento de controlar su poder, despertando a Te K3, que simboliza, segun este enfoque,
la envidia destructiva.

Aunque la envidia destructiva es una parte inherente del desarrollo psiquico temprano,
es posible mitigar su impacto a través del desarrollo de la gratitud y el amor. Si el nifio
puede experimentar suficiente gratificacion y seguridad en su relacién con la madre,
puede desarrollar sentimientos de gratitud por lo que ha recibido. La gratitud actua como
un antidoto contra la envidia destructiva, ya que permite al individuo aceptar lo bueno
en el otro sin desear destruirlo. El proceso de integracion psiquica que ocurre en la
posicion depresiva, cuando el nifilo empieza a reconciliar los aspectos buenos y malos
del objeto y del propio yo, es crucial para superar la destructividad de la envidia. A través
de este proceso, el sujeto puede aprender a amar de manera mas madura, aceptando
tanto las limitaciones como las bondades del otro. Gracias al mutuo enriquecimiento y
gratitud, los personajes de Vaiana y Maui finalmente logran restituir el corazon a la diosa,
neutralizando a la destructiva Te Ka.

Asi, siguiendo a Melanie Klein, en la pelicula se ilustra la permanente lucha que se da
en el interior de cada sujeto, entre los instintos de vida y muerte, de envidia y reparacion,
de amor y odio, activos desde el comienzo de la vida.

Maui

Siguiendo a Meltzer (1998), este personaje representa la modalidad del adolescente
omnipotente, que asume un funcionamiento mental maniaco. Son adolescentes que
niegan la dependencia con el objeto, rompiendo de esta manera el pacto generacional,
atribuyéndose como propias y auto gestadas todas las bondades de los objetos paren-
tales. Representan el triunfo narcisista sobre el amor al objeto. Maui es un semidios que
se siente poderoso, autosuficiente y sin limites. Después de robar la piedra, permanecio
mil afios viviendo solo en una isla, refugiado en la fantasia de ser el salvador del mundo.
El adolescente omnipotente es un tipo de joven que se caracteriza por un sentido exa-
gerado de poder y control sobre si mismo y su entorno, basado en una fantasia de
invulnerabilidad e independencia. Al creerse omnipotente, el adolescente niega sus
propias limitaciones y su necesidad de apoyo emocional, lo que puede llevarlo a una
desconexion con la realidad y con los demas. Como establece Hugo Lerner (2018): «es
usual que el adolescente construya una trinchera identitaria, un bunker en el que se
sienta seguro, un albergue que lo resguarde de los fuertes ciclones de la etapa que
atraviesa (lo pulsional, lo social, el vacio, etc.). Cuanto mas enérgicos sean los vientos,
mas esfuerzo pondra para edificar esa trinchera» (p. 83).

Sin embargo, tras robar el corazén de Te Fiti, Maui fue atacado por Te Ka y perdi6 su
anzuelo magico, sin el cual le resulta imposible cambiar de forma. Tamatoa, un cangrejo
gigante, encontr6 el anzuelo y lo escondid en su guarida. Asi, para poder volver a ser
un semidios, Maui debe adentrarse en Lalotai, el Reino de los Monstruos, y luchar contra
el cangrejo. La omnipotencia, aunque pueda parecer una actitud arrogante o prepotente,
tiene funcion defensiva; al verse a si mismo como omnipotente, el adolescente evita
enfrentarse a aspectos dolorosos de su vida, permitiéndole mantener una sensacién de



control en un momento en que siente que su mundo interno y externo estan en constante
cambio. Empero, esta defensa impide al adolescente procesar de manera adecuada sus
emociones y desarrollar una verdadera independencia emocional.

A lo largo de la cinta, Maui, que comienza mostrandose soberbio y arrogante, va
dejandose conquistar poco a poco por el valor, el compromiso y la lealtad de Vaiana.
Cuando confiesa a la muchacha que fue abandonado por sus padres al nacer, se abre
una grieta en su coraza que le permite, con la ayuda del apoyo de la joven, comenzar
su proceso adolescente para terminar integrandose en la comunidad. A mi modo de ver,
tanto Maui como Vaiana representan aspectos del propio funcionamiento psiquico de
todo adolescente. Es en la interaccidén o interjuego de estos dos aspectos donde se
produce el crecimiento mental. Después de todo, Maui al sostener un vinculo libidinal
con Vaiana, puede confesarle que fue abandonado por sus padres al nacer.

Tala

Este personaje, aparentemente secundario, es muy relevante, ya que es precisamente
la abuela de Vaiana la que anima a la joven a seguir su propio deseo, enfrentandose a
los fantasmas de su historia, desafiando la autoridad parental y explorando mas alla de
los confines de la familia. Ciertamente podemos equiparar el personaje de la abuela con
lo que Piera Aulagnier (1977) postula como princeps o central en el proceso
adolescente, esto es, el proyecto identificatorio, que implica la construccion activa de
nuevos emblemas identificatorios ligados al acceso al registro sociocultural,
conformando asi un soporte simbdlico estructurante en el pasaje transicional a lo
extrafamiliar caracteristico del proceso adolescente. Desasirse de la autoridad parental
y ganar autonomia e independencia en esta etapa va acompafado de catectizar un
futuro en el que poder encontrar un lugar en el entramado social. Sentirse parte de su
tiempo y de la cadena generacional, formularse un proyecto de vida, es decir, un
proyecto identificatorio, sera el resultado de un arduo trabajo de elaboracion, donde se
requerira que el Yo tome a su cargo la produccion de los anhelos identificatorios, en
términos de Aulagnier, que le haran posible proyectarse hacia adelante, verse en un
tiempo por venir, asi como contar con la confianza suficiente para poner manos a la obra
y transformar y articular esos anhelos en hechos.

No obstante, el personaje de la abuela admite también otra lectura: cuando Vaiana,
hacia el final de la historia, se rinde y le suplica al océano que busque a otra persona
para devolver el corazon a Te Fiti, se le aparece el espiritu de Tala y la muchacha,
llorando, corre a refugiarse en sus brazos, mientras le confiesa que no ha sido capaz de
completar la misién que le habia encomendado. Tala, en una actitud profundamente
comprensiva, le dice que nunca debi6 pedirle tanto y que puede regresar a casa, que
ella la acompanara. Sin embargo, la joven duda y la abuela, tras confrontarla, le
pregunta: «Vaiana, ¢quién eres de verdad?» Esta intervencion es, desde mi punto de
vista, similar a la de un psicoanalista, ya que logra que la joven comience a pensarse
con autonomia y pensamiento critico, saliendo de la posicion infantil en la que estaba
instalada.

Los adolescentes asumen como tarea psiquica central el trazado de su proyecto
identificatorio, aunque éste sea vacilante. Como establece Rother Hornstein (2003), el
adolescente debera sentir con conviccion «[...] “yo soy este” (y no aquel). Sentimiento
que procede de la representacion de un cuerpo unificado, de la separacion y limite entre
el mismo y el otro, de un sentimiento de propiedad de si, de su imagen narcisista, de la
identificacion con las imagenes, los mandatos y los valores parentales, del sentimiento
de pertenencia a una familia, a un grupo, a un pueblo, a una cultura, etc.» (p. 170).
Vaiana, en una cancién épica, a modo Disney, acepta finalmente quién es, reconcilian-
dose con su pasado, sus padres y su lugar en el mundo, y decide ir ella misma a devolver



el corazdn a Te Fiti. Por este motivo, en mi opinion, es fundamental el personaje de la
anciana, ya que es quien desencadena el proyecto identificatorio. Asi, el proceso
identificatorio (Aulagnier, 1991) y la produccion identitaria entrafnan tener presente la
nocién de intersubjetividad y es esta una condicién ineludible para agenciarse de una
subjetividad mas rica. En palabras de Lerner (2018) «agenciarse la sensacion de “yo
soy”, y la consecuente relacién con “yo era” y “yo seré” (o sea, construir su historia), es
un trabajo psiquico que se despliega articulado con el mundo» (p. 103).

Conclusiones

He querido mostrar con este trabajo las complejidades y las vicisitudes presentes en
todo proceso adolescente, y como las diferentes escuelas de pensamiento han puesto
énfasis en determinados aspectos de la complejidad que encierra.

Retomando la pregunta inicial, sobre si podemos tomar una pelicula al modo de un mito,
para ilustrar procesos psiquicos inconscientes, deseos reprimidos y conflictos
universales en la experiencia humana, creo haber mostrado como Vaiana, Maui, Te Fiti,
Te Ka y Tala dan representatividad a los complejos psiquicos que se ponen en juego en
la adolescencia.

Bibliografia:

AULAGNIER, P. (1977). La violencia de la interpretacién. Amorrortu Editores.

(1986). El aprendiz de historiador y el maestro-brujo. A. E.
(1989). Construir(se) un pasado. Journal de la Psychoanalyse de L enfant, n.7.
BION, W.R. (1977). Volviendo a pensar. Paidos.
BLEICHMAR, S. (2010). La fundacion de lo inconsciente: Destinos de pulsion, destinos
del sujeto. Amorrortu Editores.
BLOS, P. (1971). Psicoanalisis de la adolescencia. Editorial Joaquin Mortiz.
BRONSTEIN, C. (Ed.) (2015). La teoria kleiniana. Una perspectiva contemporanea.
Biblioteca Nueva.
FREUD, A. (1905). Tres ensayos de teoria sexual. Amorrortu Editores, VII.

(1909). La novela familiar de los neurdticos. A. E., IX.

(1923). La organizacion genital infantil. A. E., XIX.

(1924). El sepultamiento del complejo de Edipo. A. E., XIX.
GRUNIN, J. N. (2008). Proyecto identificatorio en puberes y adolescentes con
problemas de aprendizaje. XV Jornadas de Investigacion y Cuarto Encuentro de
Investigadores en Psicologia del Mercosur.
IANNI, G. (2024). Comunicacion personal.
KLEIN, M. (1957). Envidia y gratitud. Paidos.
LERNER, H. (2018). Adolescencias: identidades agitadas. El transito adolescente y las
conmociones subjetivas. Controversias de psicoanalisis de nifios y adolescentes, n. 22.
MELTZER, D., HARRIS, M. (1998). Adolescentes. Patia.
RECALCATI, M. (2013). El complejo de Telémaco. Anagrama.

(2015). Las manos de la madre. Anagrama.

(2017). El secreto del hijo. Anagrama.
ROTHER HORNSTEIN, M.C. (2003). “ldentidad y devenir subjetivo”, en Lerner, H.
(comp.) Psicoanaélisis: cambios y permanencias. Libros del Zorzal.
SEGAL, H. (1981). Introduccién a la obra de Melanie Klein. Paidos.
URRIBARRI, R. (1999). Descorriendo el velo sobre el trabajo de la latencia. Revista
Latinoamericana de Psicoanalisis — FEPAL, v.3, n.1




YYYyywpyypyy

*Sobre la autora:

Paula Yruegas Segura es psicologa, psicoanalista y perito forense.

Licenciada en Derecho y Psicologia.

Egresada del Master en Psicoterapia Psicoanalitica en nifios, adolescentes y padres,
por la Asociacion Escuela de Clinica Psicoanalitica con Nifos y Adolescentes
(AECPNA) junto a la Universidad Europea Miguel de Cervantes y el Master en
Psicologia Legal y Forense por Universidad Nacional de Educacién a Distancia (UNED).
Miembro de AECPNA, FEAP y el Instituto de la APM.



