
 

 

 

2.4  La interpretación psicoanalítica. Desde la intuición al 

insight 
 

Gabriel Ianni* 
 
 

 
“La intuición sin concepto es ciega, el concepto sin intuición es vacío” 

 
 Immanuel Kant 

 
 
¿Cómo surge la interpretación en la mente del analista? Esta pregunta nos conduce al 
núcleo mismo de la práctica analítica. La interpretación no es fruto de la aplicación 
mecánica de una teoría; es el resultado de una operatoria psíquica donde confluyen la 
formación del terapeuta, las teorías, la atención flotante, la intuición y la capacidad de 
alojar la incertidumbre. El analista escucha más allá de las palabras del paciente, ya que 
toma aquellas que tienen una particular resonancia en su propia fantasmática y en su 
bagaje conceptual y transforma una hipótesis teórica de valor universal en un elemento 
singular de la historia de ese sujeto. 
 
W. Bion (1963) plantea que el analista debe aproximarse al paciente “sin memoria y 
sin deseo”, es decir, sin imponer expectativas ni proyectos preconcebidos ni sobre el 
paciente ni sobre la sesión, manteniendo una mente abierta a aquello que emerge de 
manera auténtica en el encuentro clínico. Este estado de receptividad permite que lo 
sabido no-pensado (C. Bollas, 1991) pueda aparecer sin ser distorsionado por ideas 
previas. El analista, al mantener a raya sus propios deseos, se convierte en un 
contenedor disponible para aquello que surge en la relación analítica. De esta manera, 
W. Bion sugiere que la posición del analista debe ser de apertura radical frente a lo 
inesperado. Al suspender anticipaciones y prejuicios, el analista se habilita a recibir 
aquello que todavía no tiene forma, absteniéndose de ocupar el lugar de quien dirige la 
vida del paciente, siendo neutral a los valores del analizante, siendo neutral a las 
manifestaciones transferenciales; y sosteniendo un espacio para que lo singular pueda 
advenir. Bion nos presenta un analista que debe deja atrás sus teorías, su conocimiento 
preexistente del paciente, dejando de lado lo que ya ha comprendido – ya que puede 
funcionar como obstáculo - para dar paso a un estado que permita que emerja lo nuevo, 
lo creativo. Al liberar la mente de las impresiones pasadas (memoria) y las proyecciones 
futuras (deseo), el analista puede estar en condiciones de comprender la experiencia 
emocional única e irrepetible de cada sesión. Se sitúa en el presente, sin pasado ni 
futuro, para captar lo desconocido y lo que está sucediendo en el momento. 
 
La teorización flotante (P. Aulagnier, 1978) – que designa el lugar desde donde el 
analista escucha al paciente y desde donde interviene; y abarca los contenidos 
preconscientes del analista como la teoría del funcionamiento psíquico que posee, el 
corpus teórico desde el que piensa al paciente; que también incluye la fantasmática de 
su propia historia y la del paciente, así como también la historia transferencial que se va 
construyendo entre ambos, - aunada con la intuición constituyen el primer motor de la 
interpretación. Según Bion (1962): “La intuición es una función del analista que participa 
del pensamiento y del sueño” La intuición permite percibir resonancias afectivas y 
patrones latentes antes de que puedan ser articulados o conceptualizados. Es un estado 



 

 

 

de atención flotante, una escucha abierta a los matices de la experiencia emocional, 
que reconoce lo sutil y lo fugaz, y que abre un espacio donde algo puede emerger como 
significativo. La intuición se convierte en la herramienta para captar lo aún no 
simbolizado, permitiendo percibir la vida emocional que palpita detrás de las palabras, 
del gesto o del silencio. 
 
Esta capacidad se articula íntimamente con la función alfa, que Bion describe como la 
capacidad de transformar la experiencia emocional cruda y caótica en material 
pensable, y, por ende, susceptible de simbolización. La función alfa convierte los 
elementos beta, indigeribles y confusos, en contenidos psíquicos que pueden ser 
organizados y elaborados. En este sentido, intuición y función alfa trabajan juntas: la 
primera detecta lo emocional, la segunda lo transforma en material que puede ser 
pensado y comunicado, preparando el terreno para la interpretación. 
 
Es en este vacío fértil donde emerge lo que Bion (1963) llamó hecho seleccionado: un 
punto de condensación de sentido que, entre una multiplicidad de datos, adquiere valor 
organizador. No es un dato aislado, sino un acto de organización mental que articula 
palabras, gestos o silencios en una constelación significativa: “El hecho seleccionado 
es el nombre de una experiencia emocional, la experiencia emocional de un sentido de 
descubrimiento de coherencia”. El hecho seleccionado constituye el núcleo que da 
coherencia a lo disperso y permite al analista construir un sentido, organizando la 
experiencia. 
 
Este fenómeno no se podría dar sin la mediación de la función alfa, insisto, esa 
capacidad psíquica de transformar impresiones sensoriales y emocionales en 
elementos pensables. Allí donde el paciente proyecta fragmentos no metabolizados, el 
analista los acoge y los convierte en material susceptible de ser soñado, figurado y 
eventualmente comprendido. La función alfa permite que lo caótico se organice, que lo 
impensable se vuelva imagen o pensamiento. Y en ese tránsito se juega también la 
intuición, entendida no como un golpe azaroso, sino como una modalidad de 
aprehensión inmediata de lo inconsciente. La intuición es la resonancia del analista con 
lo que todavía no se puede articular. Es el pre-sentimiento de un sentido latente que 
pugna por abrirse camino. No se opone a la razón, sino que la precede y la prepara. 
Vinculada con la función alfa, la intuición actúa como un puente entre lo informe y lo 
pensable, entre lo inconsciente aún sin representación y la posibilidad de construir un 
sentido compartido en la sesión. 

Transferencia y contratransferencia 

La interpretación no puede pensarse por fuera de estas corrientes y contracorrientes 
dinámicas que atraviesan y configuran el diálogo analítico. 

Como señala H. Etchegoyen: “El paciente reproduce en la sesión conflictos y pautas de 
su pasado que asumen una vigencia actual, una realidad psicológica inmediata y 
concreta donde el analista queda investido de un papel (rol) que estrictamente no le 
corresponde” (1986). El paciente deposita en la figura del analista la trama viva de sus 
vínculos primarios, y es en la contratransferencia donde el analista puede experimentar 
los ecos y resonancias de tales movimientos. En la transferencia, el pasado se 
actualiza en el presente, dotando a la relación terapéutica de densidad emocional y 
relevancia singular. La contratransferencia, lejos de ser un obstáculo, se convierte en 
un instrumento privilegiado de conocimiento. Bion (1962) concibe al analista como 
receptor de proyecciones, capaz de metabolizar aquello que el paciente aún no puede 
procesar. Paula Heimann (1950) amplía esta idea: la contratransferencia no es 
únicamente una reacción en el analista, sino parte constitutiva del campo intersubjetivo, 



 

 

 

un medio para percibir en sí mismo los ecos de lo inconsciente proyectado por el 
paciente. 

En este punto, la reflexión de R. Rodulfo (2012) sobre el cuidar una experiencia ilumina 
de un modo particular la labor del analista, que consistiría en transformar el encuentro 
intersubjetivo en una experiencia que debe ser cuidada. Es una actitud ética y clínica a 
la vez. Cuando Rodulfo plantea la necesidad de cuidar una experiencia, está 
subrayando que la vivencia no debe ser apresurada, invadida ni sustituida, sino 
acompañada en su singularidad. Cuidar implica ofrecer un marco donde lo que acontece 
pueda devenir experiencia, es decir, que pueda desplegarse y convertirse en propia y 
personal, sin que el analista la clausure con significaciones externas o la sofoque con 
intervenciones intrusivas. 
 
En este sentido, la propuesta de Rodulfo dialoga profundamente con los conceptos 
winnicottianos de holding y handling. Hablamos de ese sostén corporal, afectivo y 
ambiental que la madre brinda al bebé y constituye la base para que la experiencia vital 
se sienta propia, alojada y metabolizable. No hablamos solo del cuidado físico, sino de 
una atmósfera de presencia sensible que permite que el infante experimente el mundo 
sin sentirse desbordado por él. Del mismo modo, el cuidar la experiencia que propone 
Rodulfo remite a una actitud clínica que preserva el ritmo del paciente, evitando la 
saturación de sentidos donde una actitud intrusiva podría arrancarlo de su propio 
proceso de simbolización, y apuntando a que el sujeto pueda hacer suyo lo que vive, 
para que pueda ser él mismo. Se trata de un acompañamiento que no sustituye ni 
invade, sino que crea las condiciones de posibilidad para que lo vivido se inscriba en la 
experiencia subjetiva y se transforme en material de pensamiento, de juego y de 
creación. 

Interpretación, timing e insight 

Interpretar es, en este marco, un acto destinado a desplegar el sentido latente, 
ofreciendo palabras allí donde lo reprimido enigmático se presenta como un misterio a 
descifrar. No se trata de imponer significados, sino de permitir que el material del 
paciente encuentre una forma pensable y comunicable. La interpretación requiere 
apertura y debe surgir en el momento en que el paciente pueda recibirla y elaborarla. 
Freud (1914) recuerda que “no basta con hacer consciente lo reprimido; el paciente 
debe ser inducido a repetirlo como vivencia presente en lugar de recordarlo como un 
fragmento del pasado”. Bion (1962) enfatiza que el analista debe aproximarse a que el 
significado se configure en el encuentro mismo entre analista y paciente. Más que una 
explicación cerrada, constituiría una apertura hacia la elaboración; más que una 
traducción, debe ser un acto creativo que acontezca en el espacio intersubjetivo y 
habilite al paciente a apropiarse de su propia verdad.  

Siguiendo esta línea de pensamiento, Strachey (1934) introduce la noción de 
interpretación mutativa, al referirse a una intervención analítica que tiene el potencial de 
alterar las estructuras psíquicas del paciente; es decir, una formulación que no se limita 
al develamiento de lo inconsciente, sino que busca provocar un cambio en la estructura 
subjetiva. Centrada en la distorsión transferencial, esta interpretación habilita el 
reconocimiento de la diferencia entre fantasía y realidad y permite reorganizar las 
estructuras internas. Lo que “muta” es la organización misma de la vida psíquica: 
defensas, afectos, modos de relación con los objetos internos. La mutación que produce 
no es producto de un simple esclarecimiento, sino una transformación en la experiencia 
del sujeto, que modifica su forma de relacionarse consigo mismo y con el mundo. 



 

 

 

En esta trama, el timing – entendido como oportunidad y pertinencia a la hora de 
comunicar la interpretación - se revela como un elemento esencial del proceso analítico.  
No se trata solo de qué se dice, sino del momento preciso en que se interviene. Una 
interpretación puede transformarse en agente de comprensión o permanecer estéril, 
dependiendo de si se ofrece cuando el paciente “está listo” -o no- para recibirla. 
Etchegoyen (1986) nos recuerda que la técnica depende de esta comprensión del 
proceso; la interpretación prematura puede ser rechazada o vivida como ajena, mientras 
que la intervención oportuna encuentra resonancia y se integra en la experiencia del 
paciente. Por eso, Etchegoyen insiste en que la interpretación debe ser no solo veraz, 
clara y desinteresada sino también oportuna. 
 
En esta dinámica, aparece también el momento del insight. El insight no es un destello 
intelectual ni una conclusión lógica a la que se arriba tras un razonamiento cierto. Es 
más bien un instante de revelación íntima, donde lo inconsciente, hasta entonces 
velado, se abre camino hacia la conciencia y se hace experiencia viva. No se trata 
simplemente de saber, sino de sentir y reconocer como propio aquello que antes era 
extraño, proyectado o negado. Freud (1914) lo pensó como el núcleo de la eficacia de 
la interpretación, ese pasaje en el que lo reprimido encuentra palabras y retorna 
transformado. H. Etchegoyen (1986) lo subrayó como condición central del proceso 
analítico, al señalar que la interpretación solo alcanza su verdadero valor cuando 
provoca en el paciente una comprensión que es a la vez intelectual y afectiva. 
  
Y Bion, en otro registro, nos recuerda que el insight es inseparable de la labor de la 
función alfa: el trabajo silencioso de la mente que convierte lo informe en pensable, lo 
disperso en imagen, lo caótico en sentido. El insight es, entonces, un instante de 
apropiación subjetiva. Un enigma se ilumina desde adentro, y el sujeto puede, tal vez 
por primera vez, habitar de otro modo su propia experiencia. No es un descubrimiento 
externo, sino un acto de creación íntima; la recuperación de algo perdido, ahora 
reanimado en la trama viva de la palabra y el afecto. 
 
La interpretación, en este horizonte, aparece como un acto de cuidado y de apertura. 
Como señala Etchegoyen “La interpretación es una operación compleja que implica la 
reconstrucción de un sentido oculto en el discurso del paciente” (1999). Interpretar no 
es imponer una verdad externa, sino acompañar el despliegue de lo latente hasta que 
pueda convertirse en palabra propia.  La interpretación es la intervención privilegiada 
del psicoanálisis, que tiene por objetivo generar un efecto en el entramado 
representacional del analizado. Y mediante este trabajo se va reconstruyendo el sentido 
de los capítulos de la vida del paciente, de los fragmentos de su historia, logrando una 
verdadera remodelación de las construcciones fantasmáticas con las cuales el paciente 
se contaba su propia historia. Esto es operar sobre la realidad psíquica del paciente, y 
en el intercambio, poder modificar su propio pasado representacional para posicionarse 
subjetivamente de modo diferente en el presente, y poder armar un proyecto de futuro.  
 
En suma, el hecho seleccionado, la función alfa, la intuición, el insight, la transferencia 
y la contratransferencia, junto con la actitud analítica de cuidado, se conjugan en un 
mismo movimiento. La interpretación nace de esa constelación: no como un acto 
solitario del analista, sino como un fenómeno que emerge en el campo analítico 
(Baranger, 1961), es decir, en la intersubjetividad que se constituye entre analista y 
paciente. No se trata de una construcción unilateral, sino del resultado de un trabajo 
compartido en el que convergen resonancias transferenciales y contratransferenciales, 
del despliegue del material inconsciente y de la capacidad de sostener la incertidumbre 
hasta que el sentido pueda configurarse. En este horizonte, la interpretación deja de ser 
una simple traducción de lo reprimido para devenir un proceso de co-elaboración, 
mediante el cual lo enigmático se vuelve pensable abriendo el camino a la elaboración 
y la historización. 



 

 

 

ΨΨΨΨΨΨΨΨ 
 

 

Bibliografía: 

• Aulagnier, P. (1978) La violencia de la interpretación. Amorrortu Ed. 
• Baranger, M., Baranger, W. & Mom, J. (1961). La situación analítica como campo 

dinámico. Buenos Aires: Paidós. 
• Bion, W. R. (1962). Aprendiendo de la experiencia. Buenos Aires: Paidós. 
• Bion, W. R. (1963). Elementos de psicoanálisis. Buenos Aires: Hormé. 
• Bion, W.R. (1967). Notas sobre la memoria y el deseo. 
• Bion, W.R. (1977). Volviendo a pensar. Buenos Aires: Paidós. 
• Bollas, C (1991) La sombra del objeto. Buenos Aires. Amorrortu 
• Etchegoyen, R. H. (1986). Los fundamentos de la técnica psicoanalítica. Buenos 

Aires: Amorrortu.  
• Etchegoyen, R. H. (1999) Un ensayo sobre la interpretación psicoanalítica" 

Editorial Polemos. 
• Freud, S. (1912) Consejos al médico. Obras completas (vol. XII). Buenos Aires: 

Amorrortu. 
• Freud, S. (1914). Recordar, repetir y reelaborar. Obras completas (vol. XII). 

Buenos Aires: Amorrortu. 
• Heimann, P. (1950). Acerca de la contratransferencia. Revista de Psicoanálisis. 
• Rodulfo, R. (2012). Padres e hijos. En tiempos de la retirada de las oposiciones. 

Buenos Aires: Paidós. 
• Strachey, J. (1934). La naturaleza de la acción terapéutica del psicoanálisis. 

Revista de Psicoanálisis. 
• Winnicott, D. W. (1960). Escritos de pediatría y psicoanálisis. Barcelona: Paidós. 
• Winnicott, D. W. (1971). El proceso de maduración en el niño. Barcelona: Laia. 

 

 
Sobre el autor: 
 
Gabriel Ianni 
Psicoanalista. Miembro titular de la Asociación Psicoanalítica Internacional  
Especialista en niños y adolescentes, acreditado por IPA 
Presidente y docente de AECPNA 

 

 


