
 

2.2  Intervenciones en psicoanálisis con niños. Desde la 

subjetivación a la interpretación 
 

Gabriel Ianni* 

Nuria Sánchez-Grande** 
 

“No hay una técnica única, sino una ética de la 
intervención, fundada en la singularidad del sufrimiento 
y la posibilidad de operar en el umbral del caos” 
 

Silvia Bleichmar 
 
 

1 Introducción.  Un punto de partida. 
 
Nos proponemos en este trabajo hablar de las herramientas clínicas que tiene el 
psicoanalista de niños a la hora de abordar su praxis. Hablaremos entonces de técnica, 
de aquellos instrumentos con los que cuenta el analista para abordar el material1 que 
surge en sesión y darle sentido. Expondremos las diferencias conceptuales entre 
Interpretación e Intervenciones analíticas estructurantes y nos detendremos en el tipo 
de actividad que despliega un niño en sesión, que funciona como brújula que orienta al 
analista en la elección del tipo de intervención más adecuada según la singularidad de 
cada paciente.  
 
La Interpretación se refiere al desciframiento de lo inconsciente enigmático. Interpretar 
implica poner en palabras un deseo inconsciente, traer a la luz una determinada pulsión 
(H. Etchegoyen, 1993). Supone, por tanto, hacer consciente lo inconsciente. Esta 
formulación tiene como premisa la existencia de un aparato psíquico clivado y 
organizado en las diferentes instancias psíquicas que lo componen. Implica hablar de 
síntoma – en sentido estricto- como retorno de lo reprimido y fracaso parcial de la 
represión. 
 
En cambio, con Intervenciones analíticas estructurantes nos referimos a aquellas formas 
discursivas que tiene el psicoanalista de niños cuando se encuentra ante fallas en la 
estructuración psíquica, cuando se encuentra ante lo que podríamos llamar un 
predominio de una pulsionalidad que desborda a consecuencia de la fragilidad del 
armado y funcionamiento del aparato mental, que surge a consecuencias de graves 
fallos en la subjetivación. Y donde no hay una historia a develar sino una historia a 
construir, un aparato psíquico a organizar. 
 
Esta diferenciación es crucial porque supone poder ubicarnos ante constituciones 
psíquicas diferentes. Atendiendo a la realidad clínica de nuestras consultas, muchas 
veces parecemos hallarnos ante escenarios protagonizados por Narciso, en los que 

 
1  Llamamos material a aquello que surge desde el paciente – adulto o niño- con la intención consciente 
o inconsciente de informar a su analista de su estado mental, colaborando con la tarea. De esta forma, 
quedaría fuera lo que el paciente hace o dice, no para informar, sino para influir o dominar al terapeuta. 
(H. Etchegoyen, 1993) 



 

priman subjetividades organizadas a partir de fijaciones tempranas y donde los 
articuladores Edipo y Castración parecen haber declinado trayendo nuevos modos de 
organización familiar con consecuencias a-filiatorias. Y donde no siempre, entonces, la 
herramienta clínica con la que debe contar el psicoanalista es la interpretación. 
 

1.2. Constitución psíquica y producción de subjetividad. 
 

Antes de adentrarnos en ello creemos necesario aclarar nuestro punto de partida. 
Partimos de una fecunda distinción que estableció S. Bleichmar, (1998) cuando 
diferenció constitución psíquica de producción de subjetividad.  
 
La constitución del psiquismo está dada por variables que trascienden los modelos 
sociales e históricos, y que han sido definidas y estudiadas por el psicoanálisis: 
inconsciente, sexualidad infantil, represión y transferencia, así como la diferenciación 
tópica en sistemas regidos por legalidades diferentes, que remiten a las invariantes 
universales de la constitución mental. 
 
La producción de subjetividad, por su parte, incluye todos aquellos aspectos que hacen 
a la construcción social del sujeto que lo inscriben en un tiempo y en un contexto 
histórico determinado. La producción de subjetividad hace al modo en el cual las 
sociedades determinan las formas en que se constituyen sujetos capaces de integrarse 
en su sociedad, produciendo un sujeto histórico determinado. 
 
Sin embargo, no existe una subjetividad que pueda aislarse de la cultura o de la vida 
social, ni tampoco existe una cultura que pueda aislarse de la subjetividad que la 
sostiene. 
 
Esta mutua determinación -en verdad, mutua producción- está relacionada con la idea 
de que la subjetividad es cultura singularizada tanto como la cultura es subjetividad 
objetivizada en los productos de la cultura. 
 
En este sentido, la producción de subjetividad hace al modo con el cual las sociedades 
determinan las formas mediante las cuales se constituyen sujetos capaces de integrarse 
a sistemas que le otorgan un lugar dentro de ella. Dicho sujeto histórico se produce 
como efecto de las prácticas que lo constituyen y se va determinando conforme a los 
discursos y los modos de representación de una época, por ello hablamos de la 
construcción histórica de una subjetividad específica. 
 
En otras palabras, la subjetividad, que es siempre social, está estrechamente vinculada 
con la cultura, en una relación recíproca de mutua interacción. La subjetividad es cultura 
singularizada y la cultura es la subjetividad en cuanto se objetiva, tanto es así que V. 
Korman, (2018) dirá: Lo psíquico es lo social subjetivado. 
 
El ser humano cambia históricamente. Cambia la representación de sí mismo y de su 
realidad, pero, a la vez, todos los seres humanos - dentro de los márgenes de variación 
que la singularidad impone- tenemos las mismas reglas de funcionamiento psíquico.  
 
Al mismo tiempo, la producción de subjetividad regula los destinos del deseo, 
articulando dentro del yo los enunciados de aquello que la sociedad de pertenencia 
considera “sintónicos” consigo misma.  
 
Ahora bien, tanto la producción de subjetividad como la estructuración del psiquismo 
están constitutivamente atravesadas por la presencia del semejante.  
 



 

Es innegable que la tarea clínica nos confronta cotidianamente con importantes 
transformaciones en las sintomatologías y en las demandas a partir de los cambios en 
las formas que la subjetividad adopta produciendo, incluso, importantes modificaciones 
en aquello que socialmente es reconocido como síntoma. 
 
Ciertamente las patologías pueden cambiar en relación con lo cultural, con las 
circunstancias históricas, pero lo que no cambia - y éste es un descubrimiento capital 
del psicoanálisis - es la historia constitutiva de cada sujeto, la cual ha determinado que 
su psiquismo se organice de un modo singular, con sus puntos de fijación psicosexual 
y sus núcleos defensivos. 
 
S. Bleichmar (2004) nos advirtió que toda subjetividad se inscribe en los contextos 
vinculares donde se producen y dice: “sabemos que lo real de su engendramiento no 
ingresará sino atravesado por el imaginario parental, y tampoco se inscribirá sino en el 
engarce singular e histórico que propicien los enigmas que sus propias condiciones de 
nacimiento y vida imponen”. No olvidemos que el infans deviene sujeto a partir del 
ejercicio de la función materna, la función paterna y el campo social. 
 
La instalación de las representaciones que dan origen al inconsciente, los procesos que 
nos trasforman en seres humanos sexuados, atravesados por la cultura, es decir, la 
constitución de la subjetividad, siempre se da en relación con un otro social e histórico.  
 
El infans adviene a un mundo familiar y social en el cual las reglas de parentesco y el 
Edipo mismo, como estructura pre-subjetiva, lo anteceden. La constitución subjetiva 
producida por dicha trama es, en cambio, un proceso singular que se historiza y por ello 
es imprescindible interrelacionar la mutua implicación que tienen ambos conceptos 
(psiquismo y subjetividad) dado que las modalidades de la parentalidad no son 
invariables.  
 
Tal y como señalan M. C. Rojas y S. Sternbach (1997) “Las formas de narcisización del 
nuevo ser, el proyecto identificatorio que padres y antepasados formulan para sus 
descendientes y el baño de lenguaje en el cual el infans se sumerge desde el encuentro 
inicial se modifican con las condiciones socio-históricas.  
 
Se transforman en cada época las prácticas de lactancia, edad de destete, ritmos 
alimenticios, control esfinteriano, así como otras formas del cuidado materno constitutivo 
y erogeneizante que varían de uno a otro tiempo”.  

1.3. La sexualidad infantil y sus hitos estructurantes en la constitución 
subjetiva. 

Cada recorrido de la libido por las distintas fases de la sexualidad infantil supone la 
construcción de fantasías que van acompañadas de una operatoria mental que debe 
constituirse. 
 
El primero de ellos, el complejo del destete, inaugura la experiencia de separación 
respecto del objeto materno dando por resultado la simbolización de su ausencia. Como 
señala L. Lutereau (2021), el destete “no se limita a una operación biológica, sino que 
inaugura una pérdida estructural que abre a la posibilidad de un sujeto” Freud ilustró 
este proceso con el juego del Fort-Da, en el que el niño representa, mediante la 
desaparición y el regreso de un objeto, la ida y el retorno de la madre. A través de este 
juego, el niño comienza a elaborar la pérdida construyendo un espacio interno capaz de 
sostener la representación del objeto ausente, instaurando la categoría de presencia-
ausencia, fundamento de la simbolización. 
 



 

El segundo hito, el complejo del control esfinteriano, constituye una nueva operatoria en 
la construcción del yo y en la organización del narcisismo infantil. El niño vive la ilusión 
de una omnipotencia que le permite controlar y dominar el objeto, pudiendo decidir 
cuándo retenerlo o expulsarlo. Sin embargo, este poder se ve pronto limitado por la 
intervención materna, que le impone un “no”, regulando los tiempos y modos de evacuar. 
En esa tensión, entre su omnipotencia y la prohibición, el niño introyecta un límite: no 
puede hacer todo cuando quiere o como quiere; por temor a la pérdida de su objeto de 
amor se somete para conservarlo. Esta operatoria debe introducir una experiencia de 
límite que permita organizar los bordes narcisistas diferenciando la dimensión 
desiderativa entre el yo y el objeto.  
 
El tercer hito, el complejo de Edipo, introduce la mediación de un tercero, representado 
por la función paterna, que interrumpe la díada madre-hijo, instaurando la Ley y la 
inscripción de la Castración, permitiendo el ingreso en el orden simbólico. L. Lutereau 
(2021) señala que “el Edipo no es simplemente una trama triangular entre madre, padre 
e hijo, sino un dispositivo que articula la herencia simbólica y permite al sujeto situarse 
dentro de una cadena generacional y cultural que lo precede”. De este modo, el Edipo 
constituye un dispositivo de transmisión intergeneracional que permite al sujeto el 
ingreso a la cultura ocupando su lugar en la cadena simbólica. 
 
El niño incorpora, así, la existencia de una ley que limita y ordena el deseo, posibilitando 
su inclusión en el mundo de los otros y en la tradición cultural.  
 
En conjunto, estos tres complejos delinean el itinerario de la constitución subjetiva desde 
la experiencia originaria de pérdida hasta la inserción en el orden simbólico. Cada uno 
introduce una forma particular de pérdida, de representación y de simbolización: el 
destete inaugura la simbolización de la ausencia, el control de esfínteres organiza la 
omnipotencia infantil partir de la experiencia del límite y el Edipo sitúa al sujeto dentro 
de una red simbólica y generacional. 
 
La adecuada constitución de estos hitos evolutivos habilita los procesos de filiación que 
L. Lutereau (2024) considera fundamentales para la estructuración subjetiva. Estos 
procesos implican la posibilidad de ocupar la posición de hijo dentro de un marco 
simbólico de apropiación de lo heredado. 
  
La filiación requiere que lo transmitido no solo sea recibido, sino que sea trabajado y 
apropiado por el sujeto, sabiendo que existen garantías simbólicas —ley, normas, 
referentes— que sostendrán el lazo social y la inscripción del sujeto en la cultura. 
  
Cuando alguno de estos elementos falla, se compromete la filiación, generando 
dificultades en la estructuración psíquica y en la subjetivación. Fallas en la 
simbolización que son el resultado de fallos de las funciones parentales. 
 

1.4. Juego simbólico y Pseudo juego. Un indicador clínico. 
 
El juego constituye la primera estrategia cognitiva del ser humano, es la experiencia 
simbólica por excelencia para aprehender el entorno circundante y para representar el 
universo de lo ausente, pero también el juego es una herramienta clave para la 
construcción y la transformación del mundo que nos rodea, y nos introduce de lleno en 
un universo simbólico. 
 
Al jugar, el propio niño como los objetos que lo rodean se trasforman para simbolizar 
personajes, animales, objetos, o cualquier elemento que no se encuentre presente. Es 
de este modo como un cubo de madera se convierte en un camión de bomberos, un 
palo en una espada, una muñeca en una niña, una escoba en un caballo; atribuyendo 



 

a los objetos y al mundo circundante toda una suerte de significados, simulando 
situaciones imaginarias y coordinando a niveles complejos múltiples roles en un juego 
caracterizado por el como sí. 
 
Es así como el juego simbólico, al exponer y proyectar el mundo interno sobre nuestro 
entorno no sólo nos permite crear contextos, anticipar situaciones, planificar las 
acciones venideras o interpretar la realidad elaborando los sucesos en la fantasía, sino 
que es la actividad que conecta la fantasía con la realidad, convirtiéndose en una 
herramienta de transformación de la realidad. 
 
Ahora bien, el niño, cuando juega, despliega el poder de lo representacional como 
mediación entre lo pulsional y lo relacional, y puede jugar porque hay un espacio 
representacional disponible: el objeto. Un objeto que, aunque ausente, está 
suficientemente inscrito como huella psíquica, y esa huella se presta al trabajo del “como 
si”. 
 
El juego, entonces, no es mera actividad: es trabajo de la representación, un montaje 
donde la pulsión encuentra formas figurables, permitiendo que lo intolerable-no pensado 
pueda hacerse representable, y por ello pensable. 
 
Por el contrario, cuando el espacio de representación falla, lo que aparece no es juego 
sino su caricatura: un hacer sin transposición. Aquí el objeto no se vuelve mediador, no 
representa, no figura: queda reducido a su materialidad. Estaríamos asistiendo a un fallo 
en la simbolización, a un fallo de la representabilidad, donde la actividad motriz – en 
tanto mera descarga pulsional - intenta rellenar el vacío. En lugar de transitar del acto a 
la representación, en el pseudo juego el niño se queda fijado al acto, porque la 
representación no se constituye o está abolida. 

El juego simbólico manifiesta la fecundidad de la ausencia: el objeto no está, pero puede 
ser evocado, transfigurado, simbolizado. La actividad lúdica muestra un aparato 
representacional capaz de alojar la pulsión en figuraciones múltiples. El pseudo-juego, 
en cambio, es índice de una ausencia sin representación: el objeto no está, y no hay 
huella capaz de sostener la evocación. Lo que queda es el puro hacer, el vacío de la 
figuración, el fracaso de la dimensión simbólica. 

La distinción se patentiza en la posibilidad o imposibilidad en que la mente muestra su 
capacidad de sostener la tensión entre presencia y ausencia, deseo y pérdida, odio y 
reparación. Allí donde sólo hay pseudo-juego, se revela la fractura de este espacio: el 
niño queda atrapado en un hacer sin relato, en el reverso mismo de lo simbólico.  

Por eso, en la clínica infantil, no se trata solamente de observar conductas lúdicas, 
sino de discernir en qué medida el juego abre un espacio representacional —ese 
lugar donde lo pulsional encuentra figuración— o, por el contrario, testimonia un 
fracaso de la representación, quedando reducido a un hacer sin mediación. 

En el juego simbólico la ausencia del objeto no genera vacío mortífero, sino que da lugar 
a la posibilidad de evocarlo en la figuración. El niño juega “como si”, lo cual equivale a 
decir que introduce el objeto en la dimensión de lo representado. En el pseudo-juego, 
por el contrario, se observa la abolición de la figurabilidad. El niño no juega “como si”: 
manipula objetos, los ordena, los repite, pero no los desplaza hacia otra escena. El 
objeto permanece en su pura materialidad, sin devenir mediador de la representación.  

En el juego simbólico, la ausencia del objeto se hace fecunda: el niño lo reinscribe y eso 
abre la posibilidad de una narrativa. En el pseudo-juego, por el contrario, la ausencia es 



 

vivida como agujero: no hay inscripción, no hay huella, el objeto queda fuera de la 
representación. El hacer se vuelve estereotipo, repetición, compulsión.  

En el juego simbólico, el niño dice con el jugar aquello que no puede decir con palabras. 
En el pseudo-juego, el niño no dice nada: la acción no se abre al campo del sentido, 
sino que se agota en sí misma. Podemos definir el pseudo-juego como una actividad 
repetitiva, concreta, sin desplazamiento ni metáfora, en la cual el niño no expresa 
fantasías ni conflictos inconscientes. Es un hacer vacío de simbolización, que revela 
fallas en las operaciones psíquicas que acompañan a cada fase de la sexualidad infantil 
mencionadas anteriormente y repercuten en la constitución del lazo comunicativo. Al no 
abrirse a la dimensión de una narrativa, no es material – tal y como lo definimos 
previamente – es decir, no sustenta la propuesta de comunicar al analista sobre sí 
mismo. Psíquicamente puede que no se haya creado la categoría de presencia-
ausencia, la diferenciación yo-no o la función del tercero. 

La actividad propia del pseudo-juego es una acción que no puede ni debe ser 
interpretada. En esa distinción radica la importancia clínica de saber cuando estamos 
ante un niño que juega y cuando estamos ante un niño que parece jugar, pero no lo 
hace. 

2. Encuadre y transferencia. El diálogo analítico.  

El encuadre analítico, sostenido por un conjunto de reglas explícitas e implícitas propias 
del dispositivo, delimita un campo de observación y escucha de las manifestaciones 
transferenciales y contra-transferenciales. El analista es siempre testigo del despliegue 
discursivo de cada paciente; pero lo es de manera tal que, con su presencia, y con la 
oferta de su escucha, desprejuiciada e inédita, propicia la producción del testimonio que 
escucha. Es decir, el psicoanalista no solo registra, sino que gracias a su dispositivo 
técnico - ese invento genial de Freud- provoca un decir. Un decir que será significado, 
comprendido y tal vez develado, en el marco de una relación. (M. Horenstein, 2017) 

El encuadre, entonces, no debemos pensarlo solamente como un marco regulador de 
nuestra praxis, sino como un operador estructurante que instituye un espacio específico 
de figurabilidad. Este espacio, al sustraerse de la lógica de la realidad empírica y de la 
inmediatez de la interacción cotidiana, permite que se despliegue “otra escena”, aquella 
de la realidad psíquica, la de la realidad interna, la del mundo fantasmático del paciente. 
Permite que emerja aquello que permanece oculto, velado, y cuya consistencia se 
sostiene en la paradoja de ser, a la vez, interna e intersubjetiva. 
 
La transferencia - que conviene entender en plural - se despliega sobre el encuadre 
mismo, sobre la figura del analista y sobre los soportes expresivos, de los cuales la 
palabra ocupa un lugar privilegiado— y se configura como el motor que orienta el 
proceso. A través de ella, la realidad psíquica encuentra la vía de su puesta en acto, al 
dirigir hacia el otro —concebido simultáneamente como objeto y como alteridad 
constitutiva— la carga de lo que, en su mayor parte, estaría destinado a permanecer 
bajo el régimen de lo inconsciente o a hacerse presente en el curso del trabajo analítico, 
para ser repetido, actuado y elaborado. Así, el encuadre no es sólo condición de 
posibilidad, sino también matriz generativa de un campo en el que lo psíquico encuentra 
la ocasión de hacerse visible, audible y pensable en su propia extranjería. 
 
El garante de esta oferta analítica —que articula encuadre y método— es, en última 
instancia, el analista mismo, sostenido por su formación y por su ética. Entre las 
competencias que se despliegan en la sesión, ninguna resulta más decisiva que su 
receptividad psíquica, entendida no sólo como una actitud de escucha (o de lectura de 



 

un texto como le gustaba decir a R. Rodulfo), sino como la disposición a dejarse afectar 
por las manifestaciones transferenciales que el paciente despliega. Se trata de una 
disposición psíquica excepcional capaz de acoger, discernir y reconocer el estado 
emocional y la configuración fantasmática que se despliega en el paciente en un 
momento dado de la sesión.  
 

3. El abordaje clínico. 
 
Resulta imprescindible, entonces, basándonos en las operatorias mentales que 
acompañan las fases de la sexual infantil y las diferentes cualidades que asume la 
actividad que despliega el niño en sesión – definiendo si es juego simbólico o pseudo 
juego – es decir, al definir los parámetros a partir de los cuales inferimos el modo de 
funcionamiento del aparato psíquico. Según la modalidad de constitución del niño 
como sujeto psíquico podremos establecer los parámetros que nos guíen en la elección 
del tipo de intervenciones más adecuadas clínicamente, que podemos y debemos 
hacer. 

“La situación analítica debe subordinarse a la existencia -o no- de un inconsciente 
constituido por la represión, debe subordinarse a los modos de aparición del conflicto, 
al carácter del sufrimiento respecto a su instalación en el sujeto o en los otros 
significativos, (diferenciando Síntoma de Trastorno) y en particular la dominancia 
estructural que posibilita cercar las relaciones entre defensa y deseo en el marco del 
síntoma”. (S. Bleichmar, 2003). 

La práctica clínica con niños nos confronta con un límite estructural de la técnica 
psicoanalítica. Allí donde no hay sujeto constituido no hay posibilidad de 
interpretación en el sentido psicoanalítico del término. En esos casos, las 
intervenciones analíticas deben entonces orientarse no a “revelar” lo reprimido, sino a 
sostener y estructurar los cimientos del aparato psíquico. Sabemos que antes de que 
haya sujeto deseante, tiene que haber una mínima estructura psíquica para sostener 
ese deseo.  

No es nuestro interés, en esta presentación, hablar acerca del interesantísimo abanico 
de estrategias terapéuticas del que disponemos de acuerdo a la comprensión que 
hagamos de la situación personal y familiar de nuestro paciente. Queremos más bien 
centrarnos en delimitar el uso de distintos instrumentos que tiene el psicoanalista de 
niños en su praxis, diferenciando Interpretación de Intervenciones analíticas 
estructurantes.  
 

3.1. La Interpretación en la clínica con niños. 
 
La interpretación analítica - que debe ser siempre veraz, pertinente y desinteresada (H. 
Etchegoyen, 1993) - debe situarse con precisión, considerando cuánto y cuándo puede 
ser formulada dentro del juego.   
 
Uno de los desafíos técnicos más complejos de la clínica infantil reside precisamente 
en la heterogeneidad de los registros comunicacionales en juego: el registro lúdico, que 
constituye la modalidad expresiva privilegiada del niño, y el registro verbal, propio del 
adulto y del analista. A. Sirota (1993) advierte que es fundamental tener presente “la 
relación que el paciente niño como niño y el analista como adulto guardan hacia el 
lenguaje verbal y hacia el juego respectivamente. Sus correspondientes transferencias 
(del niño sobre la palabra y del analista sobre la actividad lúdica) se movilizan e imbrican 
en la marcha del tratamiento, al cual le otorgan el telón de fondo sobre el cual se van a 
dibujar todas las otras transferencias y contratransferencias propias del análisis”.  



 

 
¿Cómo manejar técnicamente la especificidad del diálogo entre el juego y el lenguaje 
verbal en la clínica con niños, cómo manejar técnicamente el diálogo entre un adulto -
monopolizador de la palabra- y entre un niño, -monopolizador del juego-? ¿Cómo 
conseguir que la interpretación sea escuchada y tenga efecto para el niño?  
 
Fundamentalmente puede realizarse desde el rol que el niño adjudica, personificándola 
dentro del juego, jugando el juego que el niño propone; o desde cierta distancia, desde 
un código verbal, estableciendo un espacio diferenciado entre jugar y pensar o hablar 
dentro o fuera del juego. En esta línea de la especificidad de la técnica psicoanalítica 
con niños consideramos que son fundamentales las aportaciones de M. Klein y E. 
Rodrigué.  
 

3.1.1. Personificación y juego. 
 
En la escena analítica, la realidad psíquica se presenta -o se representa- mediante 
personajes, relatos y escenas que el analista escucha como presentificación de la 
escena inconsciente del paciente, tal como se despliega en ese instante, reconociendo 
su inscripción en el aquí y ahora de la sesión. Así se plasma, en el trabajo clínico con 
niños, bajo la modalidad expresiva de la personificación (M. Klein, 1929) y donde cada 
personaje, historia o escena que el niño crea, como cada juego imaginativo o producción 
simbólica, constituye un vehículo de sus deseos, conflictos y fantasías orientados hacia 
el analista como objeto sostenedor de la transferencia. El juego es el lenguaje y la 
personificación es la forma de dar vida a sus fantasías inconscientes. 

Escuchar/leer y reconocer el juego en su actualidad psíquica exige, entonces, la misma 
disposición receptiva del analista, al ser capaz de captar la intensidad emocional, la 
organización fantasmática y la apuesta afectiva que se despliegan en la sesión. M. Klein 
aporta un elemento clave a esta dinámica: la personificación del analista en el juego 
infantil funciona como un objeto vivo dentro de la escena lúdica, encarnando la 
recepción de impulsos, deseos y fantasías del niño. A través de esta personificación, el 
analista no sólo participa del juego, sino que se convierte en un mediador vivo de la 
fantasía, sosteniendo la escena transferencial y ofreciendo al niño un lugar donde 
desplegar sus proyecciones y explorar sus conflictos inconscientes. Esta función 
permite que la fantasía y la realidad psíquica se manifiesten de manera concreta y que 
el descubrimiento de sentido ocurra en la interacción misma, como parte integral del 
juego. 

De este modo, el juego del niño en sesión es la forma privilegiada en que la realidad 
psíquica del sujeto se hace presente y puede ser trabajada. Como en la transferencia 
del adulto, el juego permite que los conflictos inconscientes, las fantasías y los 
contenidos pulsionales se exterioricen en un espacio, mediado por la presencia 
receptiva del analista y por el marco del encuadre que sostiene – y contiene- a los 
protagonistas de esa escena. 
  
Así, la transferencia y el juego del niño se encuentran en continuidad: ambos constituyen 
modos de exteriorización de la realidad psíquica, orientados hacia el analista que, como 
contenedor, sostiene, acoge y hace posible la elaboración, mientras el encuadre 
asegura la constancia de la escena y la preservación de un espacio donde lo 
inconsciente puede desplegarse en toda su densidad y actualidad. La interpretación del 
analista se inserta de manera crucial en este entramado.  
 
Interpretar no supone una simple traducción de lo inconsciente a términos 
comprensibles, sino que es una formulación que organiza y hace presente la realidad 
psíquica, orientando la experiencia del paciente. La interpretación surge de la escucha 



 

atenta, de la receptividad del juego, de la palabra y de las manifestaciones 
transferenciales, y tiene como finalidad revelar, de manera contingente y situada, las 
configuraciones subyacentes de la fantasía y del deseo. Así, los conflictos y fantasías 
inconscientes, que encuentran formas de figurabilidad, pueden ser reconocidos, 
elaborados y transformados en la relación analítica. 
 
Encuadre, transferencia, receptividad, juego e interpretación se entrelazan, 
permitiendo que lo psíquico se despliegue y se haga audible, visible y pensable, 
articulando la experiencia analítica como mediación entre la vida interna del sujeto y su 
posibilidad de simbolización. 
 
D. Liberman (1984) decía que “Para que se produzca el juego, es menester que exista 
un decodificador adulto de los juegos infantiles, que pueda pensar en términos 
abstractos y, al hacer abstracción, se dé por notificado, transformando las señales en 
mensajes.” 
 
Desde esta perspectiva, jugar el juego, personificar los roles propuestos por el niño, 
constituye una vía privilegiada para crear un espacio en el que se produce, por un lado, 
la posibilidad de jugar-pensar acerca del juego y también la emergencia de un tercero 
que juega y piensa acerca del juego. (E. Gomberoff, 2008). 
 
La presencia del analista que juega el juego adjudicado, personificando los roles 
propuestos por el niño, se configura como elemento necesario para que el juego 
adquiera sentido. En el análisis infantil, la especificidad del juego otorga al analista un 
lugar fundamental respecto a la acción y al cumplimiento de las propuestas lúdicas 
dadas por el niño. Parte de “jugar el juego propuesto” se orienta a permitir y favorecer 
el despliegue de la fantasía, condición indispensable para el encuentro y el diálogo 
analítico, como así también a la construcción y develamiento del sentido. 
 
En relación con la interpretación, en nuestra opinión, resulta de gran valor que 
ésta se enuncie dentro del juego, desde el rol asumido y desde el personaje 
adjudicado, a veces incluso dotándola de cualidad teatral. Esta forma no sólo facilita 
su introyección por parte del paciente, sino que confiere al juego y a la personificación, 
además de la cualidad instrumental, un alcance como lugar y espacio creador de 
sentido. Desde este enfoque, es fundamental mantener el contexto receptivo y 
transformacional que subyace al juego, donde interpretación, encuadre y participación 
del analista se entrelazan para sostener la emergencia de la realidad psíquica para su 
posterior elaboración. 
 

3.1.2. Interpretación lúdica o dramática. 
 
E. Rodrigué planteó la noción de interpretación lúdica o dramática como estrategia 
clínica que permite superar la asimetría comunicativa entre niño y analista mencionada 
anteriormente. 
 
Esta modalidad se articula en dos tiempos que, en la praxis, se solapan: un primer 
tiempo, en el que el analista se adscribe al juego del niño, incorporando gestos, 
movimientos, objetos y afectos, estableciendo una identificación sensorial, motriz y 
emocional que lo inserta en la escena, y un segundo tiempo, en el que la experiencia se 
traduce en formulación verbal, conservando siempre la textura expresiva originaria; E. 
Rodrigué denomina a esta disposición “atención lúdica”, concebida como antípoda de 
la atención flotante freudiana, en tanto supone una  implicación inconsciente con el niño 
y constituye condición sine qua non para sostener la continuidad de la escena, preservar 
la densidad de la transferencia y permitir que la experiencia fantasmática del niño emerja 
sin distorsión ni interferencia. 



 

 
La atención lúdica habilita al analista a penetrar en los elementos no verbales del juego, 
reconociéndolos como terceros objetos mediadores que condensan significaciones 
inconscientes y posibilita integrar, en la interpretación, simultáneamente los 
movimientos transferenciales y contra-transferenciales; al dramatizar la intervención 
desde el interior mismo del juego, se intensifica la receptividad del niño, se atenúan las 
resistencias producidas por la palabra adulta, se evita que el paciente sea reducido a la 
posición de “adulto en miniatura” y se sostiene la emergencia de su subjetividad en un 
registro propio y singular; de esta manera, la interpretación dramática no sólo respeta la 
especificidad expresiva del niño, sino que reconoce y protege su estatuto de sujeto, 
constituyendo un dispositivo mediante el cual la realidad psíquica infantil puede 
desplegarse, simbolizarse y transformarse. 
 
Es de gran valor clínico tener presente el aporte de E. Rodrigué en cuanto a los datos 
que aporta la modalidad expresiva usada por el niño, complementa y da contenido a la 
modalidad interpretativa realizada desde la personificación propuesta por M. Klein.  
 
En última instancia, la clínica psicoanalítica con niños puede concebirse como un 
entramado complejo en el que se entrecruzan juego, personificación, transferencia, 
atención lúdica e interpretación dramática, configurando un dispositivo en el que el 
analista, lejos de limitarse a decodificar la experiencia del niño, lejos de buscar imponer 
la palabra, se constituye en mediador activo del sentido. Es precisamente en esta 
mediación donde se hace posible la emergencia de lo inconsciente, su simbolización y 
su elaboración, articulando de manera continua lo lúdico, lo verbal y lo fantasmático en 
un espacio que permite al niño desplegar su realidad psíquica en toda su densidad, 
complejidad y actualidad, constituyendo así la matriz de la experiencia analítica y de la 
elaboración subjetiva. 
 

3.2. Las intervenciones analíticas estructurantes. 

Las pensamos como intervenciones esenciales en la clínica contemporánea cuando se 
trabaja con pacientes cuyo psiquismo aún no ha accedido a una estructuración 
simbólica estable, o cuando ésta se halla en riesgo. No tienen como finalidad inmediata 
una toma de conciencia ni una elaboración de conflictos intrapsíquicos, sino que apunta 
a crear condiciones para que el psiquismo comience a organizarse. Se trata de ofrecer 
aquellos elementos para que algo del orden del sujeto pueda constituirse: sostén, 
diferencia, palabra, límite. En muchos casos clínicos las intervenciones estructurantes 
son el primer gesto analítico necesario. Sin ese sostén, sin esa contención 
transformadora, diferenciadora o limitante, no hay lugar para la palabra, ni para la 
transferencia ni para el trabajo de lo inconsciente. Por eso, las intervenciones 
estructurantes son gestos clínicos fundantes: no buscan descifrar, sino hacer posible 
que el sujeto llegue a ser.  

Estas intervenciones no buscan la elaboración de contenidos inconscientes sino la 
inscripción de experiencias psíquicas fundantes, ya que no suponen una 
subjetividad organizada, sino que operan allí donde el sujeto aún está por advenir. 
Apuntan a crear marcas simbólicas básicas: noción de tiempo, de repetición, de 
separación, de diferencia, de presencia/ausencia, de límite. 

Las intervenciones analíticas estructurantes son actos clínicos —verbales, gestuales, 
actitudinales o espaciales— que colaboran con la organización del psiquismo allí donde 
este aún no ha podido diferenciarse suficientemente del cuerpo, del ambiente o del otro. 
Se dirigen a niños que presentan fallas tempranas en la constitución del yo, de los límites 
psíquicos, del registro simbólico o del vínculo con un otro significativo. Allí donde no hay 



 

síntomas interpretables ni lenguaje estructurado, el analista no debe retirarse, sino 
intervenir para que el aparato psíquico pueda comenzar a constituirse. 

Las intervenciones analíticas estructurantes apuntan a la apertura de nuevas vías de 
descarga pulsional, buscando introducir al niño en la experiencia de ser niño. “Son 
operaciones simbolizantes que abren nuevas vías para la constitución psicosexual en 
la primera infancia” (S. Bleichmar, 1998) pero entendemos que entrañan complejidades 
y resistencias para los terapeutas de niños. El analista que realiza este tipo de 
intervenciones se ubica en un lugar próximo a las figuras parentales y a las ansiedades 
más primitivas. El riesgo que se corre en la clínica infantil es confundir las intervenciones 
estructurantes, propiamente analíticas, con la psico-educación. Nuestra tarea no 
consiste en conseguir que el niño se adapte al medio. Tal y como venimos exponiendo, 
se trata de lograr un armado psíquico allí donde hay fallas estructurales fundamentales 
en el desarrollo del niño. Silvia Bleichmar, las pensaba como maniobras que el analista 
de niños debía y podía hacer en un período de la vida del niño, donde aún, por su edad, 
no se habían constituido, por represión primaria, las diferentes instancias psíquicas. La 
clínica de nuestros días, con las dificultades en la instauración de la diferencia 
generacional – dando lugar a graves fallos en la filiación – nos habilita a implementarlas 
a lo largo de toda la infancia. 

Es interesante recoger lo que S. Bleichmar (1999) plantea al postular su concepto de 
neogénesis: “La neogénesis designa no una recuperación sino una producción. La 
posibilidad de creación de nuevas cadenas representacionales, de nuevos espacios 
para el deseo, de nuevos modos de relación del sujeto consigo mismo y con el otro.” 

Es decir, se refiere a la posibilidad de que el aparato psíquico genere nuevos sistemas 
de inscripción, simbolización y estructuración subjetiva a partir del trabajo clínico. No se 
trata de recuperar lo perdido, sino de crear algo nuevo allí donde antes no había 
representación, simbolización ni organización psíquica estable. 

El análisis infantil, así planteado, no se limita a develar lo reprimido, sino que pretende 
producir elementos inéditos de simbolización, reorganizar el psiquismo y generar 
nuevas articulaciones psíquicas. Para ello, debemos reformular la noción freudiana de 
represión primaria, afirmando que no sólo ocurriría en las primeras etapas del desarrollo, 
sino que puede constituirse a lo largo del tiempo. Es en este punto donde el analista 
puede y debe intervenir para impulsar una recomposición psíquica. 

El concepto de neogénesis – central para comprender la importancia de este tipo de 
intervenciones – anuda ideas como: el concepto de función psíquica ausente, el déficit 
estructural de inscripción representacional, y la necesidad de intervenciones que operen 
como soportes de simbolización primaria y no como desciframientos.  

Lo verdaderamente innovador de la noción de S. Bleichmar es que la neogénesis no es 
solo reparación: no se limita a sustituir una falta, sino que crea nuevas posibilidades de 
inscripción que no se habrían dado espontáneamente sin la experiencia analítica. Las 
Intervenciones analíticas estructurantes son, entonces, un efecto del trabajo 
psicoanalítico como acto simbólico fundante. Ocurre en ese “borde” donde no hay aún 
símbolos ni relatos. 

El concepto de intervenciones analíticas estructurantes nos invita a un replanteo radical 
de la función analítica, situándola en la producción y sostén de la subjetividad cuando 
la interpretación no es posible. Se trata de trabajar en el umbral donde emerge el sujeto, 
facilitando la inscripción de lo psíquico, el desarrollo del lenguaje simbólico y la 
constitución del self, favoreciendo la emergencia progresiva de la subjetividad. 



 

 
4. A modo de conclusión: 

La clínica psicoanalítica con niños nos confronta con un campo en el que lo constitutivo 
y lo histórico, lo pulsional y lo cultural, se entrecruzan en una tensión que no admite 
resoluciones simples. La práctica muestra que no siempre la interpretación, entendida 
como develamiento de lo reprimido, constituye el instrumento pertinente: allí donde el 
aparato psíquico no ha accedido a una estructuración simbólica mínima, el trabajo 
analítico debe orientarse a sostener las condiciones mismas de posibilidad de la 
subjetividad. En estos casos, el gesto clínico se ubica más en el registro de las 
intervenciones estructurantes, cuyo fin no es descifrar, sino inaugurar un espacio de 
inscripción, abriendo una huella donde la categoría de presencia-ausencia, de la 
diferenciación con respecto al otro, o de la terceridad no ha sido aún instituida. 

La distinción entre interpretación e intervención analítica estructurante encuentra 
su fundamento en la diferencia entre constitución psíquica y producción de subjetividad. 
Ambos tipos de intervenciones dotan al analista de niños de herramientas para generar 
cambios en la psique infantil, tanto del lado de la recuperación de huellas psíquicas 
como de su producción.   

En la clínica actual, asistimos a transformaciones en las modalidades de parentalidad y 
filiación que trastocan la función del Edipo como organizador simbólico, generando 
nuevos modos de presentación clínica en los que lo sintomático se disloca, y en los que 
a menudo se hace necesario operar allí donde no hay síntoma en sentido estricto, sino 
un déficit en la constitución del espacio representacional. Es en este escenario donde 
las intervenciones analíticas estructurantes adquieren protagonismo. 

El juego se ofrece, en este sentido, como indicador privilegiado: cuando es simbólico, 
testimonia la fecundidad de la ausencia, la posibilidad de reinscribir el objeto en la 
representación, de convertir la pérdida en metáfora y abrir el camino hacia la narrativa. 
Cuando, por el contrario, aparece bajo la forma de pseudo-juego, se revela el fracaso 
de la representación, el vacío de la figurabilidad y la puesta en escena de un acto sin 
mediación. La clínica exige discernir entre ambos registros, pues de esa distinción 
dependerá la posibilidad misma de interpretar o la necesidad de intervenir sosteniendo 
lo no constituido.  

El encuadre, lejos de ser mero marco regulador, se constituye como operador 
estructurante: produce un espacio en el que la realidad psíquica puede desplegarse 
sosteniendo la transferencia y habilitando el surgimiento de la realidad psíquica del niño. 
En este campo, el analista se vuelve testigo y a la vez actor: por medio de la 
personificación y de la interpretación lúdica o dramática, se introduce en la escena del 
niño como objeto vivo de la transferencia, mediador entre fantasía y simbolización. La 
atención lúdica da cuenta de la implicación inconsciente del analista, necesaria para 
preservar la densidad del juego y su condición de vía regia al inconsciente infantil. 

De este modo, el lugar del analista en la clínica infantil se despliega en un doble registro: 
intérprete allí donde el inconsciente reprimido se hace presente bajo la forma del 
síntoma, pero también sostén y productor de subjetividad allí donde el psiquismo aún 
no ha podido constituirse. Esta función creadora se articula con la noción de neogénesis, 
el análisis no se limita a reparar lo fallido, sino que posibilita la emergencia de nuevas 
cadenas representacionales, de inéditos modos de simbolización que no se habrían 
dado espontáneamente sin la experiencia analítica. 



 

Así concebida, la práctica psicoanalítica con niños no se reduce a descifrar lo latente, 
sino que se configura como un trabajo en el umbral: el del nacimiento mismo de lo 
psíquico, el del pasaje de lo pulsional a lo representable, el de la creación de un espacio 
para el sujeto.  

Encuadre, transferencia, juego, personificación, interpretación e intervenciones 
analíticas estructurantes no son piezas separadas, sino dimensiones de un mismo 
entramado clínico que busca, en última instancia, hacer posible lo imposible: que el niño 
pueda devenir sujeto de su deseo, inscribiéndose en la trama simbólica que lo aloja y lo 
excede, y pueda abrirse a la dimensión simbólica del jugar. 

Cuando ha habido fallas significativas en las funciones primarias parentales será el 
analista, en el mejor de los casos, el que se encargue de introducir al sujeto infantil en 
la posición de niño (L. Lutereau, 2024) mediante intervenciones analíticas 
estructurantes. Como se ha expuesto, estas intervenciones inauguran la posibilidad de 
simbolizar y por ende de jugar, actividad por excelencia del niño cuando está en la 
posición de niño. Es entonces, finalmente, cuando el consultorio puede devenir un 
espacio privilegiado en el que se inauguran hitos y se abran caminos para que emerja 
la curiosidad sexual infantil y pueda surgir el juego como escenario para desplegarla.   

Bibliografía  

Bion, W. R. (1966). Aprendiendo de la experiencia. Paidós. 

Bleichmar, S. (1990). Aperturas para una técnica en psicoanálisis de niños. Lugar 
Editorial. 

Bleichmar, S. (1998) La fundación de lo inconsciente. Amorrortu. 

Bleichmar, S. (1999). Clínica psicoanalítica y neogénesis. Amorrortu. 

Bleichmar, S. (2003). En los intersticios del relato parental: A la búsqueda del 
inconsciente infantil. Actualidad Psicológica. 

Bleichmar, S. (2004). Límites y excesos del concepto de subjetividad en psicoanálisis. 
Actualidad Psicológica. 

Etchegoyen, R. H. (1993). Fundamentos de técnica psicoanalítica. Amorrortu. 

Freud, S. (1920). Más allá del principio de placer. 

Gomberoff, E. (2008). Jugar el juego propuesto: Acerca del analista y las propuestas 
lúdicas del niño. Revista Psicoanálisis. 

Hornstein, M. (2017). Brújula y diván: El psicoanálisis y su necesaria extranjería. Viento 
de Fondo. 

Klein, M. (1929). La personificación en el juego de los niños. En Psicoanálisis de niños. 
Paidós. 

Korman, V. (2018). Lazo social, identificación y transferencia. Revista AEPPG. 

Liberman, D. (1984). Semiótica y psicoanálisis de niños. Amorrortu. 



 

Lutereau, L. (2018) Más crianza, menos terapia. Buenos Aires. Paidós. 

Lutereau, L. (2021). Clínica de la filiación. Buenos Aires. Paidós. 

Lutereau, L. (2004). El hijo deseado. Letra Viva. 

Rodrigué, E. (1963). La interpretación lúdica. Paidós. 

Rodulfo, R. (2012). Padres e hijos en tiempos de la retirada de las oposiciones. Paidós. 

Rojas, M. C., & Sternbach, S. (1997). Entre dos siglos: Una lectura psicoanalítica de la 
posmodernidad. Lugar Editorial. 

Sirota, A. (1993). Transferencia y contratransferencia en el psicoanálisis de niños. 
Asociación Psicoanalítica de Buenos Aires (APdeBA). 

ΨΨΨΨΨΨΨΨ 

Sobre los autores: 

* Gabriel Ianni: Psicoanalista. Miembro titular de la Asociación Psicoanalítica 
Internacional. Especialista en niños y adolescentes reconocido por IPA. Presidente y 
docente de AECPNA. 

** Nuria Sánchez-Grande: Psicóloga. Psicoterapeuta psicoanalítica. Miembro de la 
Junta Directiva y docente de AECPNA. 

 

 


